

שנה י״ד גליון תר״נ תצוה – פורים י״ג אדר תש״ע

## מה שאלתך וינתן לך

תכונה רבתי ואוירה חגיגית היתה ניכרת בארמונות המלך, שולחנות ערוכים בכלים נאים ומעומרים בזהב וכסף, מנורות זהב ממולאים באבני חן ערוכים בכלים נאים ומעומרים בזהב וכסף, מנורות זהב ממולאים באבני חן נשתלשלו מתקרותיו, והפיצו אור נעים על כל היכלותיו, כל משרתי המלך עפ"י מוכנים ומזומנים לקבל פני כל בני המדינה, אשר נקראו לבוא אל המלך עפ"י פקודתו והוא יפתח את אוצרותיו, וכל אחד יוכל לבוא אל המלך ביום המיועד ולהביע משאלותיו, והמלך ימלא בקשתו, והוא כדי להראות את עושר כבוד מלכותו ואת יקר מדת מובו וחסדו ואהבתו לכל אוהביו.

**ביום** המיוחל נהרו אלפים ורכבות המון עם מלוכשים בבגדי חג וצהלתם על פניהם ותקוותם בלבם שביום זה ימולא ככל משאלותיהם, ומה מאוד שמחו כשהגיעו להארמונות המפוארים וראו את הםעודות והשולחנות מלאים כל מוב בממעמים ומעדנים.

אמנם המלך בחכמתו רצה שרק מי שבאמת מעריך ומכיר בגודל מובו וחסדו שעשה עמהם הוא יוכל לקבל כל הצמרכותיו, על כן אמר להביא יינות משובחים ועתיקים למלא גרונם של ההמון המשולהב, וכמובן שהשומים נתלהבו מהיינות המשובחים ושתו בלי גבול עד ששקעו בתרדימה עמוקה, אבל החכמים ידעו והבינו את אשר לפניהם שהוא כעין הסחה להמיח דעתם מלבקש משאלותם, על כן אזרו חיל ונפלו לפני המלך והתחננו לפניו שימלא כל הצרכותם ודי מחסורם.

להנמשל מובן, שימי הפורים הבאים עלינו למובה נתרוממה ונתגדלה בקדושתה יותר מיום הכיפורים, ודורשי רשומות השוו את יום הקדוש בכ׳ הדמיון ליום הפורים אשר ערכה וגדלותה הרי היא כעין פורים, וביום קדוש ונורא זה הקב״ה פותח שערי רחמים לפני בני ישראל והשכינה הק׳ אומרת: בני, שאל מה דבעית ויתנו לך, אכן מפני גודל הזמן ציוה לנו הקב״ה חייב איניש לבסומי בפוריא, כדוגמת המלך שלא רצה שכולם יבקשו ממנו רק מי שזכה לזה באמת.

לבכן מי הוא אשר לא יהי׳ מיודע״י העתי״ם, לנצל כל רגע ורגע מימים הק׳ האלו, להזדכך ולעדן את נפשו ע״י מוהר וקדושת הימים, ובוודאי בזכות זה האלו, להזדכך ולעדן את נפשו ע״י מהתר, כנסת ישראל כלה קרואה בנעימה, מה שאלתך וינתן לך, וכל הפושמ יד נותנים לו כל משאלות לבו.

ÜMAN KUDARIN K

## אוכן הענינים נא



להכנסת מודעות, ברכות מזל טוב, הנצחת שם, לעילוי נשמת

ולכל שאר עניני המערכת

הארות והערות וכדו׳

אפשר לפנות

להר״ר אלטער אשר אנטשיל אילאוויטש הי״ו

011-972-527648437





# ליקוטים יקרים, מפי סופרים וספרים, ע"ד מוסר וחסידות נאמרים

ואתה תצוה וכו' כתיב למאור, י"ל דלכך היה צריך להיות כתית למאור כי זה רומז על התורה שצריך להיות מתוך הצער והיגיעה, והנה זה גרם לנו משה רבינו ע"ה בשבירת הלוחות כמכואר במד', וזה ואתה תוה שאתה גרמת זאת.

ואתה תצוה את, פי על הצדיק להתחבר את פי אף עם המפלים והפחותים בכדי להעלותם.
(תולדות אום)

**תצוה את כני ישראל,** שתצוותם שיהיו באחדות ובצוותא. (זכרון מאיר)

תצוה את בני ישראל ויקחו אליך, שתתחבר עצמך בצותא עם בני ישראל, ואז ממילא ויקחו אליך פי' שיתקרבו אליך.

(עירין קדישין)

ויקחו אליך שמן, שהשפעה הרבה הבאה השמים, גורמת לצדיק הנאה רבה, כאילו נותנת לו. (נועם אלימלך)

שמן זית זך, דהמנורה רומזת לתורה, לפיכך חייב השמן להיות זך ונקי משמרים, דלחכמת התורה יכולים לזכות אם נקיים וזכים לגמרי מהחמא.

כתית למאור, זה המכתת עצמו, זוכה להאיר (כית אהרן)

להעלות נר תמיד, שע״י שתתחבר עצמך בצוואת עם ישראל, יהא לך התעלות תמיד, שהרי זכות הרבים תעמוד לך. (דכרי חיים)

ברש" בלי שמרים, לימד שהתורה חייב להיות בלי פניות. (נפלאות יצחק)

ברש"י ולא כתית למנחות, הרשות בידך להוכיח את רעיך ולכתתו, רק במטרה, למאור פ'י להאיר דרכו, אך אסור לנצל את התוכחה למנחות פ'י בכדי להפיל. (שיח שרפי קודש)

ואתה הקרב וכו', דמנהיג ישראל חייב להתקרב אל המון העם. (כאהלי צדיקים) לי

חכמי לב, הם אותם שאין להם אלא לב אחד לאביהם שבשמים. (תורה אור)

אשר מלאתיו רוח חכמה, זה המכיר בכך שחכמתו אינה משל עצמה, אלא אשר מילאתיו, רוח חכמה שהשפע השכלי הוא מן השמים, הוא הראוי להיכלל בגדר חכמי לב. ודברי שלום)

ברש"י אותם חכמי לב שעשו הבגדים,
יקבלו מן המתנדבים, בגדי כהונה נעשו משל
ציבור, להורות כי שלימות עבודת דבהן תלויה
באהבת ישראל שבו. (לרושת לני)

אל שני קצותיו וחבר, פי׳ דצריכים לחבר תורה עם תפילה, שהם בעצם שני קצוות כי התורה מוצאה מן השמים, מן השמים השמיעך את קולו, והתפילה מקורה בארץ ממעמקים

קראתיך, וזהו אל שני קצותיו וחבר.

(דברי יהושט)

והיה פי ראשו בתוכו, דידוע שהתורה משממרת בלבו של אדם על ידי שלומד בשמחה, וע"י שמוציא בשפתיו מה שלומד, וכדכתיב כי נעים כי תשמרם בבמגך יכוונו יחדו על שפתיך אימתי דברי תורה נעים, בזמן שתשמרם בבמנך, וזהו שאמר הכתוב, ביזמן שיכונו על שפתיך, וזהו שאמר הכתוב, ע"י והיה שהוא לשון שמחה, וע"י שמוציא "בפיו" מה שלומד, ידיה ראשו התורה שנקראת שתדיה נשמרת בתוכו, ולא תשכח ממנו לעולמים.

והיה פי ראשו בתוכו, ראשו פי שיהיה השכינה שורה, בתוכו בכל דיבור מדבריך. (דודאים בשדה)

פי' ראשו בתוכו, שיהא פיו ולבו שוין, תוכו כברו.

שפה יהיה לפיו, שהאדם יחסום פיו ויקמץ שפתיו, כי סייג לחכמה שתיקה. (זכרון אליעזר)

שפה יהיה לפיו סביב, לפיכך גבראו השפתיים סביב לפה, בכדי שפיו של האדם יהיה שמור מדיבור שאינו הגון. (אוהב שלום)

ברש"י שהשריונים שלהם פיהם כפול לתוכן, שהשרונים שלהם פי אין לך שריון ומגן נגד יצר הרע, פיהם וכו' פי' כשמירת הלשון.

פעמון זהכ ורמון וכו' ונשמע קולו בבואו אל הקודש, פי שיוכור השי"ת זכות ישראל שאפי' פושעי ישראל מלאים מצות כרמון והא דנקם דוקא כרמון נתיישב לי עפ"י ששמעתי מאיש הבא מא"י שברמון יש תרי"ג גרעינים במכוון נגד תרי"ג מצות. (קרבן העני)

ונשמע קולו כבואו אל הקודש, רמז הוא לאדם שישתדל שגם בבואו אל הקודש כאשר יתעלה למרום, ונשמע קולו יהיו שפתותיו דובבות בקבר, על ידי התלמידים שיאמרו דבר שמועה מפיו.

(צבי לצדיק)

## לשבת זכור

זכור את אשר וכו', ואתה עיף ויגע ולא ירא אלקים, נראה דהנה לא זו בלבד דורע ישרראל מצווים על מחיית עמלק דהוא זרע עשו, אלא דכל איש מישראל צריך למחות חלק רע המכונה בשם עמלק אשר ממון בלבו, דכל זמן דורע עמלק נמצא בעולם, אז כיון דאדם ג"כ הוא עולם קמן אז יש מציאות לעמלק, לכח הרע בכל אדם, אשר מתעורר בכל פעם להחמיא את האדם, וע"ז בא הזכירה בתורה, וכח זרע ישראל אינו אלא בפה, הקול קול יעקב בתורה ותפילה, כשאדם יש לו כח זה ובוטר תמיד לבו להשי"ת, אז אין שום רע יכול לשלום בו, אך כשאדם ינוח כח זה, אז מיד ויחנו ברפידים שרו ידיהם, מיד ויבא עמלק, מיד שררה הרע עמו, אך כשאדם תופם על כל פנים מדת היראה, להיות ירא מפניו ית' מלעבור על מצותיו, עכ"פ אינו בא לידי חמא. וזה שאמר ואתה טיף ויגט. שאין בך כח זרע ישראל שרפו ידיהם מעבודת השם, ולא ירא אלקים, ועי"ז תזכור מאד שלא יכשיליך כח עמלק, וזה שאמר מחה תמחה, מלבבך שורה הרע ולכפות אותו תחת המוב, וזה שאמר והיה כאשר ירים משה ידו, ר"ל כוחו המכונהבשם יד. כשאדם מרים זה הכח. אז וגבר ישראל, אבל כאשר יניח מזה אז ח"ו וגבר וכ'. (קדושת לוי)

זכור את אשר וכו', שבת פר' זכור הוא זמן המסוגל לעקרות שיפקדו בזרעה חיה וקימא, כי אצל רחל כתיב ויזכור אלקים את רחל, ובשרה כתיב לשון פקידה וה' פקד את שרה ובפ' זכור קורין לשון זכירה ומפטירין פקדתי את אשר עשה לך עמלק.

(תורת אבות)

זכור את אשר עשה לך עמלק, מאי לך, אלא שהכנים ספיקות באמונה בה' בישראל. וזהו אשר עשה לך בעבדותיך שלא יהא בלב שלם, ובזכירה הזאת תבא לתיקון העבודה שלך שיהא בלי סיג ופגם.

מחה אמחה את זכר עמלק, כפל הלשון מרמז, כפי אתערותא דלתתא שתעשה למחות את עמלק שבך, כן תזכה לסייעתא דשמיא שאני אמחה את זכר עמלק. (תורת אבות)

כי יד על כם קה, כם י״ה בגים׳ המן שרצה לעקור שורש ישראל שלא תהא הכסא שלם ושם שלם ח״ו, לכך רמזה התוה״קכי יד ה׳ תהיה באותו שרצה שיהיה רק כסקה. (קרכן העני)

מלחמה לה' בעמלק, פי' הנלחמים לשם ה'
יכולים לנצחו ועיקר שנאת בני ישראל צריך
להיות בעבור כי הוא שנאוי למקום ב"ה, ואז
נוצחין במלחמה. (שפת אמת)

# לקח טוב לפורים

קומו זקבלו, בגמי קיימו למעלה מה שקבלו למטה, וכי עד ימי אחשורוש לא קבלו עלהם את התורה, אלא הענין הוא שלא היו יכולין לבוא לידי הרצון הוה של אהבה עד שבאו גודל הנס הנעשה להם בימי אחשורוש, וכשנעשה נם לאדם, מחמת זה יבא אדם לידי אהבת הבורא ב"ה באמת, וזהו אורה זו תורה, ר"ל שבאו לידי אהבה והאור של תורה מחמת גודל הנם שנעשה להם. (נועם אלימלך)

ישנו עם אחד מפוזר ומפורד, שהמן אמר כי ישראל הם מפורדים ואין בהם אחדות, שבזה רצוי לעורר ח"ז התגברות הדינים על ישראל, ועל כן אמרה אסתר לך כנום את כל היהודים שיעשו אחדות.

וימי הפורים האלו לא יעברו מתוך היהודים, תיבת מתוך מורה על הפנמיות

> בנפש, והיינו שכמו שהיה או בפועל, שנתגברו להכניע את בחינת עמלק במכת חרב והרג ואבדן, וכמו שנאמר אשר ישלמו היהודים המה בשונאיהם

> > ☆

(אהל תורה)

וימי הפורים האלו לא יעברו מתוך היהודים, תיבת מתוך מורה על הפנימיות בנפש, והיינו שכמו שהיה אז בפועל, שנתגברו להכניע את בחינת עמלק במכת חרב והרג ואבדן, וכמו שנאמר אשר ישלמו היהודים המה בשונאיהם, כן נעשה בכל שנה בזמן הזה בפנימיות כל פרט נפש ישראל בהמלחמה שבנפשו תמיד נגד סמרא דעמלק, ונכנע להקדושה ונעשה בחינת וגבר ישראל הגם שאין הנפש מרגיש בזה מפני שהוא בעומק הפנימיות, ולכן המצוה לבסומי בפוריא שלא בישוב הדעת כי הקדושה בא אז

תורת אמת

לקיים את ימי הפורים האלה
וכו' כאשר קיים עליהם מרדכי
ואסתר, לכאורה מה זה הדברים
האלה ששלחו מבעם בדבר כאשר
קיים עליהם מרדכי ואסתר, הוא
בכבודם ירצו סלה, אמנם הוא
הבמחה שיזכו לקיים את ימי
הפורים בכל שנה ושנה בהארה
רבה הזאת כאשר קיים עלידם
מרדכי ואסתר בדורם, כן עתה
תופיע עלינו תשועת עולמים אמן,
(תפארת שלמה)

בלי ידיעת האדם והכנתו.

תשועתם היית לנצה ותקותם בכל דור ודור, כי התשועה בפורים היה לעולם כמו שהגזירה

היה להשמיד את כל היהודים, ממלא גם הנם היה לכל הדורות, ובזה תלוי קיום ישראל, ותקב"ה עשה הנם בלי זכות ישראל, רק מצד שאנו עמו וחומים בו תמיד, ולכן זה היו"ט נותן מצד שמיוחדים אנו ישראל בגלות לכמוח בו מצד שמיוחדים אנו ישראל בגלות לכמוח בו שאין היו"ט מצד ישראל, ונקרא פורים ע"ש הפור, כי הגורל הוא מימן שכך היה ראוי מצדד המבע ורק בחסדו ית"ש הצילנו, ולכן קבלו אח"ז התורה בלב שלם כמ"ש הדר קבלוה בימי שתחורוש.

מגילה נקראת כי"א כי"ב כי"ג כי"ד כי"ד בי"ד במ"ו, הנה חמשה זמנים אלו בגימ' היכל, כמאה"כ וה' בהיכל קדשו, שהוא כביכול מתום ונעלם, בהיכל קדשו. ובכל המגילה לא נכתב שום שם הוו" ב"ה רק מתום ונעלם, ובוה הבחינה צריך האדם לקרות המגילה, שהיא

☆

מלאה כל תיבות מהשם הוי' ב"ה רק שהמה בחיכל קדשו. (חסד לאברהם)

האגרת הזאת, מעם על שמגילה נקראת אגרת, דבמגילה זו נרמזו כל עניני הסטר"א והצלת ישראל מהם, ומורה על מהיית עמלק שיהיה לעתיד לבוא, וזה נדמה לנו כאגרת שאדם שולה לבנו או לאשתו עד שיבוא עליו בעצמו, וכן היא מגילת פורים, ובאמת אם אדם אחר קורא האגרת אינו מבין מתיקת הדבר, רק הם בעצמם מרגישים התענוג הגדול שבו, וכן יש במגילה זו ובכל המעשים שמות הקדושים, שמורים אדבת השו"ת עלינו. (הישר והשוב)

לעשות כרצון איש ואיש, היינו כנודע שלא ברא הקב"ה היצה"ר כדי שישמע לו האדם, אלא שהיצה"ר יפתה את האדם וצריך האדם להתחזק עצמו שלא יתן אזן קשבת ליצה"ר

המסתו, וזה הוא בעצמו רצון היצה"ר שלא ישמעו לפניו, ועי"ז מראה האדם שיש לו אהבת הבורא ב"ה, וזאת דוא שבחיה דיצה"ר אם גורם לאדם אהבת מלכו של עולם, וו"פ לעשות כרצון איש ואיש, היינו היצה"ר והיצה"ר, כי האדם יעשה כרצונם ולהתחזק במצות, וזה גם רצון היצה"ר שהאדם לא ישמע לו.

(כנסת יחזקאל)

כי אם החרש תחרישו, הם דברים המרומזים על הזמן הזה, כמדבר כלפי הקב"ה, כי אם החרש וכו' היינו שתעשה עצמך כמחריש בחי' הסתר אסתור, בעת הזאת, בעת שיהיה לישראל צר שנתמעם השפע ויהיה דוחקא בתר דוחקא, אז בהכרח שרווח והצלה יעמוד ליהודים ממקום אחר שיבקשו להם עזר ממקום אחר מהסמר"א רח,ל, ע"י שילמדו דרך הגורם ויכניסו בניהם לבתי ספר שלהם וילמדו כתבם ולשונם שיכלו להיות דאקמורים וכדו' ואת, ר"ל התוה"ק החוצה מכ"ב אותיות מא" ועד ת׳, ובית אביך היינו תשובע״פ ע"ד שאל אביך ויגדך, תאבדו, שישתכח התורה ומי יודע אם לעת כזאת הגעת למלכות שיפרקו מעליהם עול מלכות שמים ר"ל.

(משמיע שלום)

ויאמר המלך לחכמים יודעי העתים וכו', ויאמר המלך, מלך מלכי המלכים, להכמים יודעי העיתים, לאנשים האלה החכמים בעיניהם האומרים שצרכים להתנהג לפי העת והזמן, כי כן דבר המלך, הקב"ה, לפני כל יודעי דת ודין, שהקב"ה ציוני להתנהג לפי הדין בש"ע.

(הרה"ק מהר"י מבעלוא זי"ע)

## הגזירה על ושתי היתה מחמת שהביאה מלבושי פריצות בבנות ישראל

בגמ' כיום השביעי שבת היה שישראל יושבין על שלחנם עוסקין כד"ת ושירות ותשבחות וכו' ותו התם זכר את ושתי ואת אשר עשתה כאשר עשתה נגזר עליה וכו', 
והנלע"ד כי בעוה"ר ענינו רואות כי ע"י קירוב הדעת ויתערבו בגוים 
וילמדו מעשיהם מתחילים תחילה במלבושיהם ותתפשהו בבגדו, עד 
לבסוף וינם החוצה היום אומר לו עשה כך ומחר כך, עד בעוה"ר 
שמירת שבת חביבה על ישראל נעשה הפקר, וכ"ז היה ע"י 
מלבושיהם, והנה בכלל מלבושיהם הוא פריצות הילוך הנשים 
במלבושיהם עד חצי גופם וזרוע חשיפה וחצי גויותיהם מגולה, אוי 
לעינים שכך רואות, והמלכה ושתי ראש הפריצות היתה מתנהגת 
כך במלבושיה לילך ממש ערום ויהף, ובהתקרב נשי ישראל אליה 
ואל שרותיה עד שנהגו לילך במלבושיהם עד שעברו על כל התורה 
והשבת והיינו דקאמר שהפשימה בנות ישראל ערומות ועשתה בהן 
מלאבה בשבת כנ"ל.

והנה להיות אחשורוש הדיום ומתכבד באשתו בת מלך, היה כקי תחתיה, והיה לחק שאיש אינו שורר בביתו, ולא יכלו צדיקי ישראל למחות בנשותיהם, ובשבת ישבו לפני אשתו בנותיו ערומות מבלי כסות, מגולה במקומות שהוא ערוה מן התורה ואסור להזכיר שם שמים נגדן, ע"כ כל אותן הזמן שבתו דברי תורה ושירים ותשבחות מעל שלחנם, אמנם בז' ימים אחרונים של סעודתו של אותו רשע, היו כל אלו הפריצות שם, והצדיקים ישבו בבתיהם בהשקם בדברי תורה ותשבחות, ועי"ז נתעורר למעלה מה קיל השירים כי לא נשמע בזה שבתות הרבה, ונתעורר הדין על נשי ישראל ולמדו מלאכי השרת זכות, כי המלכה גרמה כל זאת כנ"ל, ונגמר דינה להריגה במדיתה ערום בשבת.

וכזכות נשים צדקניות נגאלו מעולם, עשה ה' כי מרם הצרה יהזרו הנשים לצנועתם וצדקתם, א' ע"י אגרות ראשונות שיהיה כל איש שורר בביתו, ואז יש כח בידם לגדור בעד בני ביתם, ב' כי המולכה אסתר הצנועה במלבושיה וכל השרות והפרתמות יקחו מוסר וכ"ש ההדיומות, ואף שהמלך היה פרוץ בעריות, עשה ה' כי זכר את ושתי וכאשר עשתה נגזר עליה, כי היה נותן אל לבו, כי מהמת פריצותיה נגזר עליה כן, ומאז נתן אל לבו להיות גדור, ועי"ז היה כה ביד אסתר להתנהג בצניעות ונתגדרו כל הנשים, ובזכות נגאלו, כי מתם משבלי תשובה עומדים וכו.

על כת רבי מאיר בעל הנם

# בתנות לאביונים



למאה אנ"ש אברכי הכולל

וואס וועט אי"ה ווערן איבערגעבן דורך

הגה"צ ראש ישיבתנו מהרי"ט בני ברק שליט"א

בעצם יום הפורים



# ROWS CONTROL OF THE PARTY OF TH



# אמרות קודש בעניני תפילה נאמרים, על פרשת השבוע ערובים וסדורים

### שבת זכור

ואני תפלתי לך ה' עת רצון וגו' ענני באמת ישעך, שב"ת זכו"ר עה"ב גימ' י"ג פעם שם הוי"ה במלוי יודין, שהם י"ג מדות של רחמים המתגלים בשבת זכור, אלהים ברב חסדך, ר"ב חס"ד בגימ' מרדכ"י, שבפורים מתגלה מדה זו ורב חסד מטה כלפי חסד, שאפילו מי שאין לו דעת מכניסים אותו בעל כרחו לתוך החסדים, ענני באמת, ס'גייט אזוינע ליבטיגע טעג, צריך להתפלל לה' שיהא במעט אמת, כי אח"ב הלא מתבלבלים, אבל מקום הרי אפשר להתפלל שיהא במעט אמת, כי בפורים כל הפושט יד נותנים לו, אך כמו שיש ילד שנותנים לו צעצוע כל שהוא והוא מתפתה בזה, וליותר גדול נותנים לו מיני מתיקה וכר כמו כן יש מי שנותים לו רוחניות ג"ב מ'שטאפ איהם מיט מדריגות, ובתוכו כולו שקר, ישעך, כביכול לו רוחניות ג"ב מ'שטאפ איהם מיט מדריגות, ובתוכו כולו שקר, ישעך, כביכול כמו שנאמר בכל צרתם לו צר, כי הנשמה היא חלק אלוה ממעל, ואם תושיע לי, וזה יהא כביכול גם ישער.

## עניז התפילה בפורים

בשם הרה"ק מברדיטשוב זי"ע כי בנס פורים הראה הקב"ה שאפ" אחרי שהגו"ד נכתב ונחתם, מ"מ ע"י תפלות ותחנונים ותשובה יכולים ישראל לפתוח כל השערים, על ידי תפלותיהם הם יכולים לבקוע את כל השערים, ואפי מחיצה של ברול אינה מפסקת בין ישראל לאביהם שבשמים. (נית לנרסס - פוריס)

## בימים ההם בזמז הזה

כי נפול תפול לפניו עודם מדברים עמו, יש לפרש ע״ד דכתיב והי׳ טרם יקראו ואני אענה עוד הם מדברים, ר״ל שמדברים בתפילה ומבקשים עוד כענין זה ואני אשמע כי מה שהיה ישועה באיזה זמן הוא שיהיה גם לעתיד בהצטרך לזה כך פירשו המפורשים, וז״ש כי נפול (עתה) תפול לעתיד ועז״א עודם מדברים עמו שגם היום הזה מדברים בתפלה ומבקשים עוד״ם ר״ל שמבקשים כמו שהיה עם המן כן יהי׳ עוד גם היום עם כל אויבי ה׳ שמהרה יכרתו מן העולם וקוי ה׳ יעלו אבר כנשרים וקרן לעמו ירים.

## בפורים צריר להתפלל רק לשייש

בפורים אנו מראים על רביקות בני ישראל לאביהם שבשמים וכי כל מאוויים וחפצם הוא רק שיתעלה כית"ש ולפיכך אין אנו מזכירין בתפילת על הנסים רק את מפלת המן שיש בה משום התעלות כבוד שמו ית' וכו', ובשביל זה אנו מסלקים בפורים את טובתינו ובקשת עצמינו לגמרי להראות בזה כי כל בקשתינו מסלקים בפורים את טובתינו ובקשת עצמינו לגמרי להראות בזה כי כל בקשתינו ורצוננו הוא שיהי שמו שלם וכסאו שלם וכו' והיינו דאמרינן חייב אדם לבסומי בפוריא עד דלא ידע בין ארור המן לברוך מרדכי הכוונה דאיתא (במס' עירובין סיה ע"ב) כל המתפתה ביינו יש בו מדעת קונו וזה שאמרו חייב אינש לבסומי הכוונה שישתה יין באופן שיהי' בו מדעת קונו וזה שאמרו חייב אינש לבסומי הכוונה שישתה יין באופן שיהי' בו מדעת קונו כלומר שכל כוונתו רק לכבוד קונו שיהי' באיזה אופן נתעלה כבוד שמו ית', והשתא דאתית להכי גם בתפילה אפשר לקיים עד דלא ידע כי הלא הנוסח על הנסים לא מוזכר כלל ברוך מרדכי וע"כ שהגיעו כבר לבחי' ארור המן כלומר סילוק העצמיות ורק טובת כבוד שמים הוא לנגד ענינו וא"כ לדעתי גם בתפלה אפשר לקיים עד דלא ידע וכו' אמנם מי שלא הגיע בתפילה למדריגת עד דלא ידע מוכרח עכ"פ לשתית יון כי המתפתה ביינו יש בו בתעת קונו ואז יוודע לו כי העיקר הוא התעלות כבוד שמים.

(הונטרם דברי יואל פורים)

...ואם כן ראוי ליתן לב לתקן כל הדברים הגורמים לשכינה שתסתלק מישראל שזה היה כונת היוני, והנה בעוה"ר בעת הגלות אפס מקום להשראת השכינה, כי חרב בית מקדשינו, והקדוש ברוך הוא ברחמיו השאיר לנו שארית, ומתיב (יחזקאל יא, טז) ואהיה לכם למקדש מעט אלו בתי כנסיות (מגלה כט.) ושם השכינה שורה, ואלו המדברים בבית הכנסת אין לך מורד במלכו של עולם בהיכלו ולפניו גדול פזה, וזה מטמא אויר הקדוש דוגמת היונים שטימאו המזבח, כי הקדוש דוגמת היונים שטימאו המזבח, כי זה מעמיד צלם בהיכל, כי בכל עביר הנשרת קליפה ורוח הטומאה, ובעוה"ר נתפרץ הדבר מאד.

דרושי הצל"ח – דרוש ל"ט לחנוכה

☆

כ' הרמב"ם מי שצריך ליכנס בבית הכנסת וכו' וגראה שהישיבה בבית הכנסת למצוה יחשב והמדבר שיחה בטילה וכאלה עבירה מכבה מצוה מזה ילמוד כל איש ואשה שיושבים בבית הכנסת אף שלא בשעת התפילה שאיו לדבר שום שיחה בטילה ומכל שכן בשעת התפילה או קריאת התורה שלא לדבר דבר של חוליו. ובעוה"ר עד פתי יהיה זה לנו למוקש שבכל עיר ועיר אין יכולין למחות להן לעם ונעשה להם כהיתר בעוונתינו הרבים ווי להם ווי לנשפותיהם ואיר יעלו תפילותיהם למעלה והיא מלוכלכת במיני חטאים ואין קטיגור נעשה סניגור. ע"כ פן הראוי שכל קהלה מקום אשר דבר המלך מלכו של עולם ודתו מגיעו יעמידו אנשים על זה אשר ישגיחו באיומים רבים על המדברים "ויביישו אותם ברבים" ובזה גראה כבוד ה' בארץ וכל העם ישפעו ולא יזידוו עוד ויתנו כפתג ורסו עדיים לבלום את פיהם בבית הכנסת לדבר דבר של חול ושיחה בטלה.

ספר ווי העפודים דף י"ז ע"ד פרק עשירי







# על פרשת השבוע ערוכים וסדורים

## השבת שקול כנגד כל התורה כולה

ויקחו אליך שמן זית זך י"ל ויקחו אליך פירוש אותם המחוברים ונטפלים אליך יקחו לעצמם בחינת שמן ואפשר ירמז על מצות שבת ששקול כנגד כל התורה שנקרא שבת קודש שהוא בחכמה ובו מצוה להדליק נרות בשמן זית שצלול נהורא טפי כמאמר חז"ל (שבת כ"ג.) ועל כן אמר זך כנגד כ"ז פעמים הוי"ה שעולין מספר שבת כנודע) וכל הבחינות האלה הכל משה לבד בכח חכמתו אשר בקרבו יאיר מזה לכללות ישראל המצטרפים ומתחברים אליו (וביותר לפי המובאר בדברי מרן הרב האר"י ז"ל (בליקוטי תורה קרח פסוק ויקהלו על משה) שכל דורו של משה היו ניצוצי שורש נשמתו בסוד הכתוב העם אשר אנכי בקרבו ע"ש וממילא בודאי יוכל הוא להמשיך עליהם אורות העליונים בכח המשכתו לשורש נשמתו. (באר מים חיים)

## מכח קדושת השבת מתברכים הנרות

באהל מועד מחוץ לפרכת אשר על העדות יערור אוו אהרן ובניו מערב עד בקר, וברש"י תן לה כמדתה שתהא דולקת מערב עד בקר וכו'. ואיתא במס' תמיד מי שזכה בדישון המנורה נכנס ומצא שתי נרות מערביים דולקים, מדשן את המזרחי ומניח את המערבי דולק, שממנו היה מדליק את המנורה של בין הערבים, מצאנו שכבה מדשנו ומדליקו ממזבח העולה. ומדברי התוס' (מנחות פו ד"ה ממנה) משמע דהא דקתני מצאו שכבה מדשנו ומדליקו וכו' הוא תקנתא דרבנן, ואם כן איך עשו בשבת, ואין לומר דאם כבה בשבת לא היו מדליקין הנר מערבי בבוקר, דהרי מבואר בירושלמי (פ"א דפסחים ה"א) זה סדר התמיד בין בחול בין בשבת, ויתכן לומר דאיתא במדרש פר' בראשית ויברך אלקים את יום השביעי ר' אליעזר אומר ברכו בנר, ובי היה המעשה, פעם אחת הדלקתי את הנר בלילי שבת, ובאתי ומצאתי אותו במוצאי שבת דלוק ולא חסר כלום, ע"כ. ולפי זה יש לומר דבבית המקדש בודאי היתה הברכה מצויה במנורה בשבת, דאף שבימות החול לא היה הנס רגיל שידלק עד הערב (כמו שהיתה תמיד בימי שמעון הצדיק) בכל זאת בשבת דלק תמיד הנר המערבי עד הערב ולא הוצרכו לדשנו, ובערב היו מדשנין אותו ומדליקין אותו יחד עם שאר הנרות (מהר"י מבעלזא - לקט אמרי קודש)

## לקדש את השבת בדיבורים לזכרון שביתת הקב"ה

**וזה הדבר אשר תעשה להם לקדש אתם.** נראה לי בזה על דרך רמז, על פי מה דכתוב בספר הקדוש נועם מגדים (תשא) לפרש הפסוק אך את שבתותי תשמורו, דלכאורה קשה מדוע כתיב שבתותי עד שהצריך לכתוב את, אמנם הדבר יבון על פי מה שכתב בשל"ה הק' דשביתת הדיבור מדבר חול חובה רבה הוא עלינו, אחר שכל שביתותינו היא לזכרון שביתת הקדוש ברוך הוא, והוא לא שבת רק מדיבור, כי הכל במאמר עשה, ופירוש בזה מאמר חז"ל (שבת קיט) מנין שהדיבור כמעשה, עיין שם, ולזה כתב "שבתותי" בשביל הדיבור, והוצרך שפיר "את" עיין שם, והנה מזה תוכחת מוסר לאותן שבעונותינו הרבים מקיליז בדיבורים בשבת קודש, ולפעמים באים לידי חילול

שבת רחמנא ליצלן, על ידי אמירה בעלמא לנכרי לעשות צרכיהם וכדומה, ובעיניהם לא נחשב לחטא ועוז, ובאמת זה עוז פלילי רחמנא ליצלן, כי הדיבורים עושים רושים למעלה, כמו המעשה ממש, ואפשר לרמז גם כן בפסוק וזה הדבר היינו הדיבור (כמו שדרשו חה דבר השמיטה) יפעול כמו אשר תעשה, דהיינו כמו עשיה ממש, ולקדש אותם, רצה לומר בשבת (קדושת יו"ט) שנקרא קודש הוא לכם.

בשנת גזירת המז היה י"ג באדר בשבת ובזכות זה ניצלו

על כן קראו לימים האלה פורים על שם הפור, י"ל כי הפור היה יסוד הישועה והנס, והוא על פי מה שכתבתי במאמר א' [אות ד'] בשם סודי רזי, המלאך של החדש אדר שמו אברכיא"ל, ויש לומר הטעם על פי מה שכתבתי בדרושי השבתות בטעם פשוט לאכילת דגים בשבת הוא, להיות ג' ברכות נאמרו במעשה בראשית ג' ימים זה אחר זה. ביום ה' ברכה לדגים. ביום ו' ברכה לאדם, ביום ז' ברכה לשבת, והנה בימי המעשה הם ל"ט מלאכות אשר נתהוו בעולם על ידי ל"ט קללות שנתקללו על ידי חטא אדם הראשון בפיתוי הנחש הקדמוני, והנה ביום השבת הוא שביתה מן ל"ט מלאכות והוא יום ברכה, והנה האדם הישראלי המבורך (הוא עיקר האדם אתם קרוים אדם וכו' [יבמות סא.]), האוכל דגים המבורכים, לכבוד יום השבת המבורך, הנה הוא ברכה משולשת והחוט המשולש לא במהרה ינתק (קהלת דיב), והנה חדש אדר מזלו דגים [ספר יצירה פ״ה] שהם הראשונים בברכה במעשה בראשית, על כן שם מלאכו אברכיא"ל לשון ברכה, והנה עיקר מציאות המתברך הוא ישראל כנ"ל כמו שנאמר לא תאר את העם כי ברוך הוא [במדבר כב יב]. והנה תתבונן ותשיח בנפלאותיו ית"ש, המן הרשע ביקש להשמיד את עיקר מציאות האדם המבורך מפי השי"ת, הנה נתוועדו יחדיו ברכה משולשת ולא יכול להם, כי החוט המשולש לא במהרה ינתק כאשר יתבאר, ונתקיים ברשע הזה ויאהב קללה ותבואהו ולא חפץ בברכה ותרחק ממנו וילבש קללה כמדו [תהלים קט יז], והנה מבואר בדברי קדמונינו שהשנה ההיא שגזר המן הגזירה על ישראל בי"ג אדר אקלע יום י"ג אדר בשבת, הנה הש"י פעל ועשה אשר נפל הגורל על יום י"ג אדר דאקלע בשבת, ונתוועדו יחדיו ג' המבורכים, אדר מזלו דגים המבורכים, ושבת המבורך, וישראל המבורכים, ונתקיימו ישראל לעד לעולם. והרשע הזה שתה כוס התרעלה וילבש קללו כמדו. והנה על פי הדברים הנ"ל תתבונן גם כן פסוק הנ"ל במגילה [ג, ז] בחדש הראשון וכו' הפיל פור הוא הגורל לפני המן, ואינו מפורש מי הוא המפיל הפור לפני המן, אבל הוא ההוא דסתים הוא הפועל ישועות בקרב הארץ [עי' בסימן הקודם ד"ה ובזה תבין], והגם שלא היה זכות כל כך להנצל, הנה פעל ועשה המגיד מראשית אחרית שיפול הפור על חדש אדר וביום השבת, ונתוועדו יחד ג' המבורכים ולא יכול להם. ובזה תבין על כן קראו לימים האלה פורים על שם הפור, כי יסוד הנס מהמפליא פלאות היה הפור, ונקרא שפיר המועד הזה על שם הנס כאינך המועדים, ותתבונן נם כן שם המלאך אברכיא"ל בגימטריא באד"ר דגי"ם. (בני יששכר אדר מאמר ד אות ב)

# רבש תמרים

## פגינים יקרים, מבאר חפרוה שרים רבותינו הקדושים עצי התמרים

ואתה הקרב אליך את אהרן אחיך מתוך בני ישראל. ולכאורה אומרו מיותר הוא. ישראל מתוד במדרש רבה (שמו"ר פל"ז די) כשאמר הקב"ה למשה ואתה הקרב אליך, לו למשה, אמר לו הקב"ה הרע תורה היתה לי ונתתיה לך, נתקררה דעתו של משה. ויש לתמוה על מה זה הרע לו למשה רבינו על גדולתו של אהרן, והלא אדרבה אמרו חז"ל (שמו"ר פ"ג מ"ז) דמהאי מטמא סירב משה לילך בשליחותו של מקום מפני כבודו של אהרן, ותו במה נתקררה דעתו מתשוכת הקב"ה תורה היתה לי ונתתיה לד.

ונראה בהקדם דברי הגמרא (חולץ פמ.) גדול מה שנאמר במשה ואהרן יותר שנאמר דאילו באברהם, ממה באברהם כתיב (בראשית יח כז) ואנכי עפר ואפר, ואילו במשה ואהרן כתיב (שמות מז ז) ונחנו מה, ופשומן של דברים משמע ענוה יתירה באמרם ונחנו מה, שהיא העדר המציאות, מה שאין כן בעפר ואפר שיש בה עזר דאיזה להבין וצריך ממשות. התנשאות שייך במי שהוא בגדר עפר, שיצויר ענוה גדולה מזה. ופירש בספר לב אריה כי הנה בבוא איש להתפלל, לפני הי ישפוך ומעריך עצמו נגד גדולת הבורא ב"ה, הלא אז יכנע לבו, ואולם אם יקום ויתהלך בחוץ נגד בני אדם, הלא תזוח דעתו עליו לאמר אני ואפסי עוד, ובפרמיות כאשר יקום איש על רעהו לריב ריב עמו ולפגום בכבודו, יעלה לשמים שיאו עד שכל העולם אין כדאי לו והוא גדול מכל בני קדם, ולא כאלה חלק משה ואהרן, שאף בהתלוננו העם עליהם, היו כל בעיניהם ושפלים נבזים

שאמרו נחנו מה. וזהו ביאור דברי הגמרא גדול מ"ה שנאמ"ר במשה ואהרן, אינו מדבר ואהרן שהיו ענוים יותר מאברהם, אבל הוא מדבר שאותו הענין הנאמר במשה ואהרן שהוא גדול ומופלא יותר מאותו ענין שנאמר באברהם, דאלו באברהם כתיב ואנכי עפר ואפר בהיותו עומד לפני הי, ואז לא נפלאת הוא להיות נבזה בעיניו, מה שאין כן במשה ואהרן כתיב ונחנו מה בתלונת העם עליהם, ואף על פי כן היו נבזים בעיניהם, זהו דבר נפלא מאוד, ולזה דייק הגמרא גדול מה שנאמר במשה ואהרן, עכ"ד.

מה שנאמו במשה זאחון, עכ"ו.

וזה שאמר הכתוב ואתה הקרב אליך

את אהרן אחיך, וממשיך הכתוב

לבאר סיכת הדבר שנבחר אהרן

לעמוד ולשרת בבית ה', מתו"ך בני

ישראל, משום שגם בהיותו בין

אנשים לא התנשא רוחו בקרבו,

אלא היה שפל ונבזה בעיניו.

דרש ועל הקב"ה למשה ואתה הקרב אליך הרע לו למשה, דכאשר שמע משה רבינו שנבחר אהרן לשרת בקודש בשביל שגדלה מדת ענוותנותו גם בהיותו בין אנשים, חלשה דעתו של משה שמא לא זכה להשיג מדריגה נפלא זו, אמר לו הקב"ה תורה היתה לי ונתתיה לך, ורמז לו גודל מדת ענוותנותו על דרך שכתבו המפרשים (תוספת חדשים ריש מסי אבות, אלשיך פי שמיני) לפרש המשנה (אכות פ"א מ"א) משה קיבל תורה מסיני, דמשום הכי מפני תורה, קיבל בבחינת סיני, היינו שהר סיני נמוך

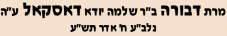
מכל ההרים (פומה ה.), על כן זכה שנתן הקב"ה התורה לעמו ישראל על ידי משה רבינו ע"ה עכ"ד. ואם כן ממה שבחר בו הקב"ה לקבל התורה לישראל, נראה מדריגת הענוה של משה שהיה עניו מאוד מכל האדם, על כן נתקררה דעתו של משה, שהרי העיד בו הקב"ה שגם הוא זכה להשיג מדריגת ענוה ענוה נפלאה זו.

(עצי חיים, מכתבי תלמידו הרה"ג ר' מרדכי ווילליגער ז"ל, נמסר לנו ע"י מכון מגיד מרדכי ותשוח"ח להם)

☆

ואתה תצוה את בני ישראל ויקחו אליך שמן זית זך כתית למאור להעלות נר תמיד. ויתבאר עפי"מ שדרשו חז"ל בתו"כ לפני הי תמיד, כבר והנה בשבת. תמיד אפילו פירשנו שרמז לו הקב"ה באומרו ואתה תצוה לעתיד לבוא שאז יהיה משה רבינו ע"ה מנהיג ישראל, ויצוה לבני ישראל על הדלקת הנרות בבית ומיתמ השלישי, בגמי המקדש (מנהדרין צז.) דלעתיד לבוא יהיה יום שכולו שבת, וא"כ אילו לא גילה לנו הכתוב שמצות הדלקת המנורה דוחה את השבת. נמצא שלא היה שייד כלל ענין הדלקת המנורה לעתיד לבוא, ותקשה כיצד אמר הכתוב ואתה תצוה את בני ישראל שעתיד משה רבינו לצוות על הדלקת הנרות בזמן הגאולה, ועל כן כתב מיד להעלות נר "תמיד" למידרש מיניה תמיד ואפילו בשבת.

לעי"נ האשה החשובה





ונראה לפרש בס"ד, דהנה הר"ם

96000 E C-

העמים ודתיהם שונות מכל עם ואת דתי המלך אינם עושים. ויתבאר עפי"מ דאיי בגמי נמנו וגמרו נוח לו לאדם שלא נברא יותר משנברא, וביאר המהרש"א שמנו מנין המצוות ורבו הלאווין על העשין וקרוב להפסד יותר מבשכר, עכ"ד, וכנועם מגדים כתב לפרש בזה המדרש אני ישנה מן המצוות, דהלאווין הם שס"ה כמנין ישנ"ה, א"כ המה הרוב ולכן ישנה מן המצוות, אכן י"ל לפי מה שכתב בספה"ק דכל אדם מישראל מחויב לקיים כל תרי"ג מצוות ולכאורה הרי לא יתכן לקקים הכל רק ע"י האחדות נחשב קיום מצוה של אדם זה כאילו כל ישראל עשו אותה, ולכן קרוב לשכר יותר דקיום המצוות שייך ע"י שמצמרף לאחר, והנה באני ישנ"ה מרומז דהלאווין מרובין, אך אם נאחז במדת אחדות ונוסיף אחד, אז נעשה מישנ"ה לישנ"ו דהוא אחד יותר מישנ"ה, שע"י מדת אחד הרומז לאחדות אדרבה קרוב יותר לשכר, וז"ש ישנ"ו עם אח"ד, דכל קיומם הוא רק עם מידת אחד אשר מורה על האחדות, דעי"ז קרובים הם לשכר יותר מהפסד, משא"כ אם הוא מפוזר ומפורד בין העמים, וא"כ אף שאת דתי המלך אינם עושי"ם, הם דייקא, מכל מקום נחשב כאילו קיימוה בכח

ישנו עם אחד מפוזר ומפורד בין

☆

האחדות.

(קדושת יוים)

זכור את אשר עשה לך עמלק וגוי
ואתה עיף ויגע ולא ירא אלקים וגוי
תמחה את זכר עמלק מתחת
השמים לא תשכח. ובגמרא (מגילה יח.)
פירשו זכור בפה ולא תשכח בלב.
ויש להתבונן למה בשאר זכירות
שבתורה לא נאמר לא תשכח, ורק
אצל מצות זכירת מעשה עמלק
נאמר בפילא זכור ולא תשכח.

אלשיך ז"ל (סו"פ בשלח) הקשה מה גדלה החרדה הזאת במלחמת עמלק שהיה צריך משה להרים ידו כל היום ואהרן וחור לתמוך ידיו מזה אחד ומזה אחד וגו' (שמות יז יב), ובכל אלה רק החלישו אותו ולא כלו אותו מן העולם, וכי ח"ו יש מעצור ביד הקב"ה להפיל שר שלו מן השמים תחת כפות רגליהם, ואחר כך ממילא כדמצינו מלממה. אומתו יכלה בשארי אומות (ישעיה כד כא) יפקוד ה' על צבא מרום, ואחר כך על מלכי האדמה וגו' (שהש"ר פ"ח י"מ). וכדאיתא בקריעת ים סוף וירא ישראל את מצרים (שמות יד לא), ודרשו ז"ל (שמו"ר פכ"א הי) את שר של מצרים, וכן מצינו בכמה מקומות מפורסמות (תנחומא בא סיי די, מכילתא בשלח פי שירה ב׳, ילקום ירמיה רמז של״א, רש״י מכות יב. ד"ה שרו של רומי). ותירץ דחילוק יש בדבר, כי בשארי אומות ודאי כן היא שמשפיל מקודם את השר ואחר כך ממילא כלתה הרעה אליהם לממה, אבל לא כן במלחמת עמלק ידוע (רעיא מהימנא תצא רפא:) שהשר שלו הוא השמן הוא היצר הרע הוא הס"מ שמו, אשר כל מפלתו תלוי בבחירתנו להתגבר עליו ולהשלים עליו היצר מוב ולעקרו מקרב לבבינו, ואחר כך יגמור השי"ת וימחה שמו מלמעלה. ובזה פירש כי מחה אמחה, פירוש כי אם מחה מלממה. אז אמחה מלמעלה את זכר עמלק מתחת השמים, עכתו"ד.

ובזה יל"פ הכתוב במגילת אסתר (מ כז) קימו וקבלו היהודים עליהם ועל זרעם וגוי, ובגמרא (מנילה ז.) דקדק על כפל הדברים, ועיי"ש מה שפירשוהו, ולפי הנזכר יתכן לומר דכאשר קם המן הרשע מזרע עמלק להשמיד ולהרוג את כל היהודים, נתעוררו בני ישראל לשוב ולהתקרב אל השי"ת

ולעבדו עבודה תמה וישרה, ועל ידי הלתכניע כח שרו של עמלק הוא היצר הרע, ואז יפול האומה מלממה לפני בני ישראל, ולכן בעת ההיא קבלו על עצמם לקיים כל המצוות שבתורה, הן מצות עשה והן מצות לא תעשה, ודבר זה נרמז בדברי הכתוב קימו וקיבלו, כי קימו מורה על העשין שמקיימים בפועל המעשה, וקיבלו מורה על הלאוין, שמקבלים בלב שלם שלא לעשותם, ועל ידי זה התגברו להכניע ולהפיל את השר שלהם למעלה, ומתוך כך היה בכוחם

להפר עצת המן מזרע עמלק.

וז"ש ואתה עיף ויגע ולא ירא אלהים, ואיתא במכילתא (פרשת עמלק פ"א) אחרים אומרים ולא ירא אלהים, אלו ישראל שהיו בהם מצוות ולא ידי שלא שמרו מצות עשה וגם עברו על לא תעשה בזה שלא היו עברו על לא תעשה בזה שלא היו להפיל שרו של עמלק למעלה, ולכן ויחלוש יהושע (שמת יו יג) ודרשו חז"ל (פסיקתא רבתי פי"ב חי) ולא כולו, שלא יכלו רק להחלישו אבל לא כלו אותו מן העולם.

וזה שאמר הכתוב זכור את אשר עשה לך עמלק וגוי לא תשכח, לרמז כי מלחמת עמלק תלוי בקיום כל המצות כולך, הן מצות עשה והן מצות לא תעשה, דתיבת זכור מורה על מצות עשה, כי על ידי עשיית מצות בפועל המעשה הרי הוא זוכר מדל החיוב להכניע כח המומאה, ולא תשכח פירשוהו בגמרא הכוונה לא תשכח בלב, היינו שעל ידי הקבלה תשכח בלב, היינו שעל ידי הקבלה תעשה, לא ישכח מה שמומל עליו להכניע ולהשפיל כח הממרא אחרא כמו של עמלק, ואז ימחה השי"ת את מול למעלה.

(עצי חיים, מתוך הספר אמרי חיים)



# בשפתי צריקים)

## סיפורי צדיקים, בביאור הפסוקים המלאים זיו ונוגה מפיקים

ועשית בגדי קודש "לכבוד ולתפארת"

התנגדות גדול. ונעשה מזה רעש גדול בעיר.

ומענין לענין מן הראוי להעתיק כי מעשה אבות סימן לבנים כי גם מרן הקדושת יו"ט הי' לו עבודה הגדולה בהלבשת שטריימלעך לתלמידיו, ונודע שבשנים קדמוניות לא הלך כ"א עם שטריימ"ל רק יחידי סגולה מהחסידים, כי בימים ההם לא הי' המנהג להלביש לבוש זה רק בגאליציע ובמארמאראש אבל באונגארן לא חבשו על ראשם פאר לכבוד השבת קודש, אבל הוא ז"ל הנהיג דבר זה באונגארן שגם החיצוניות יהא בדרך החסידות. ופעל הרבה פעולות אצל תלמידיו בעת שהגיעו לפרק האיש מקדש והלכו לדור בערי אונגארן שישימו לראשם עטרת זו, ופע"א אמר שכאשר יבוא לעולם העליון וישאלו אותו מה פעל בעוה"ז, יענה ויאמר שהלביש שטריימ"ל לבני ישראל, ואמר עוד כי באמת אין לו למצנפת זו שום קדושה, אמנם כאשר רואים שכל שער שיש בו מנגח אותם (המאדערנ"ע) סימן שהוא מלא קדושה. וכל זה הי' אצלו כעבודה שלימה במדה ובמשורה, כי לא ענה לכל אחד בשוה, רק לאחד צוה ללבשו ביום חתונתו, ולאחד צוה להמתין עד אחר שנה ראשונה, ויש מי שצוה להמתין חמש שנים, ועוד הי' גם מי שיעץ (שבחי מהר"י ט"ב) שלא ילבוש כלל].

## הפטורת פר' זכור

ויבא שמואל אל שאול ויאמר לו שאול ברוך אתה לה' הקימותי את דבר ה' - הרה"ק בעל חידושי הרי"מ זי"ע ביקר פעם אצל מרן מריזין זי"ע בסאדיגורא בחודש אדר א' והסבו שניהם לסעודת פורים קטן, בתוך הסעודה אמר מרן זי"ע להחידושי הרי"מ זי"ע אבאר לכבודו כוונת שאול המלך באומרו הקימותי את דבר ה', דלכאורה אינו מובן, האיך יתכן לומר שהקים את דבר ה' בשעה שלא הרג את אגג. אלא כך היתה כוונתו על ידי זה שחמלתי על אגג ולא הרגתיו, יצא ממנו המן כמו שאמרו חז"ל אלמלי קטליה שאול לאגג לא היה נולד המן, וע"י המן נגרם אחרי מפלתו שבני ישראל קבלו עליהם לקיים את התורה, כמו שאיתא בדבריהם ז"ל על הפסוק קימו וקיבלו היהודים קיימו מה שקיבלו כבר, וזהו שהדגיש שאול הקימותי את דבר ה', אני הוא הגורם שלבסוף יקיימו את דבר ה'. ושאל החידושי הרי"מ זי"ע אם כן מה היה חטאו של שאול השיב מרן זי"ע החטא היה כי מלך ישראל אסור לו להפקיר את העם ולהעמידו בסכנה אפילו על ספק, דאין הכי נמי שמעז יצא מתוק, והשיבו לו גמולו על ראשו ונהרג המן אבל לפני זה, בשעת הגזירה, היו בני ישראל בסכנת השמדה וכליון, ומנהיג ישראל אסור לו להעמיד את העם במצב כזה.

(נר ישראל)

כשהגיע מרן רבינו זי"ע למדינת אמעריקא, שלח לפניו המשב"ק הרה"ח ר' יוסף אשכנזי ז"ל איזה שבועות מקודם להכין לפניו דירה וכלי תשמישו כראוי, שבת הראשון של ר' יוסף באמעריקא חבש "שטריימעל" לראשו והלך לאיזה בית הכנסת להתפלל בזה, ונעשה שם מהפיכה גדולה, והציבור נפלו עליו בטענות באומרם: "דא אין אמעריקא קען מען נישט און מען טאר נישט גיין מיט א שטריימעל", אח"כ פעם בליל שב"ק בשולחנו הטהור של רבינו בתחילת השנים באמעריקא, ואז לא הי' נתפשט עדיין לילך בשטריימעל אפילו בין אנשי שלומינו, עורר רבינו בדבר הנחיצות לילך בבגדי חסידות "שטריימעל ובעקיטשע", והזכיר בתוך דבריו את דברי הכתב סופר בפרשתן על הפסוק "ועשית בגדי קודש לאהרו אחיר לכבוד ולתפארת" ומבאר שם שפ"י דברי הגמ' (שבת קמה:) מפני מה תלמידי חכמים שבבבל מצוינים לפי שאינם בני תורה, כי מי שהוא בן תורה באמת אינו צריך לבגדי יקר בגדי רבנן שיעוררוהו להתנהג כשורה, והבגדים אצלו אינם רק "לכבוד ולתפארת", אבל מי שאינו בן תורה באמת צריך ללבוש אצטלותא דרבנן כדי שאלו הבגדים יזכירוהו מי הוא ויתנהג בטכסיס ת"ח, וכמו כן לענין בגדי כהונה אמר קרא ועשית בגדי קודש לאהרן אחיך "לכבוד ולתפארת" דייקא, והמשיך רבינו, שמלפנים זאת בעיר סאטמאר היו הבגדים של ה"שטריימעל ובעקיטשע" רק בגדר "לכבוד ולתפארת", שאם לא הלכו בזה היו "אַ ערליכער אשכנזי'שער איד", אבל פה באמעריקא אין זה רק לכבוד ולתפארת, רק הכרח הוא לנו שלא נתערב בגוים ח"ו, ואלמלא הלכו אבותינו בזה היו צריכים אנחנו להמציא לנו לבוש חדש לילך בו כדי שלא נהיה דומים במראה לאנשי אמעריקא ח"ו (בל"ק: "מיר זאלן נישט אויסזען ווי די אמעריקאנער אידן"), וב"ה שהנחילו לנו אבותינו זאת הלבוש, וזאת תהא הארטאדאקסיע שלנו, וכעי"ז אמר פעם רבינו ז"ל לרב אחד מאנ"ש שהיה דר באיסט סייד והיה בא לרבינו זי"ע לסעודת רעוא דרעווין ובא כבר עם הכובע דחול, ושאלו רבינו מפני מה פשט השטריימל, והלה השיב מפני שצריכים לעבור על הגשר (וויליאמסבורג בריק) לבוא הנה, ולשאלת רבינו ומה בכך, השיב הלה שיצחקו עליו בלבוש זה, אמר לו רבינו כדברים האלה: עוד לנו מזל שצוחקים מאתנו בפאר השטריימל, דאלמלא כן היינו צריכים לחשוב מחשבות האיך להתלבש כדי שיצחקו מאתנו. בכדי שנהיה מובדלים מהם ומהמונם. ופנה אז רבינו לכמה אנ"ש שישבו לפניו מזה אחד ומזה לעוררם למה זה שינו את לבושם ממה שהתנהגו מקודם, ודברי רבינו פעלו אז רושם גדול ומיד בשבת הבאה באו כמה מאנ"ש שלא

## בזכות קריאת המגילה

הרה"ק החקל יצחק מספינקא זי"ע הי' רגיל בכל פסח אחר גמר הסדר בליל יו"ט שני של גליות לספר המעשה דלהלן בשם אביו הרה"ק בעל אמרי יוסף שגם הי' רגיל לספרו בליל שני של יו"ט אחר הסדר, ומעשה שהיה כך היה, פעם הי' אברך שישב בליל ב' של יו"ט פסח אחר הסדר, הוא כבר אמר שיר השירים וכבר סיפר סיפור יציאת מצרים ועדיין לא חטפו שינה, ולכן עוד לא רצה לשכב על מיטתו עד שתחטפנו שינה, בתוך כך התחשב שהיות שביום ב' דפסח הרי הי' סעודת אסתר, ודבר בעתו מה טוב, ולכך יקרא עתה את מגילת אסתר, איך שגמר לקרוא את המגילה הופיע לפניו נשמה מעולם העליון וביקשה ממנו שיתן לה תיקון שאל אותה האברך: "איזה שייכות יש לך אתי, ומה את רוצה ממני עתה", התחילה הנשמה לספר: "יש נשמות שאפי' אחרי שכבר דנו אותן וכבר עברו את כל מה שפסקו עליהן בבי"ד של מעלה, מ"מ עדיין אינו יכולות ליכנס בגן עדן, עד שיבוא להן איזה זכות מיוחדת, אבל עם כל זה זה כשבא חג הפורים פותחים כל שערי הגן עדן ואז כ"א יכול ליכנס, וכבר חודשים לפני בוא יום הפורים מתאספים כבר אלפים ורבבות נשמות ליד השערים. ומחכים שכבר יפתחו השערים ומי שעולה בידו נכנס ומי שלא עלה בידו להדחק בפנים צריך לחכות עד לשנה הבאה, והנני עומדת כבר זה רבות בשנים ליד שערי הגן עדן, אבל מחמת גודל הלחץ זו הדחק לא עולה בידי ליכנס, והאי שתא בדיוק כשהגיע זמני ליכנס, סגרו את השערים, לכן החלטתי שאשאר פה ולא אזוז מהמקום עד שיקראו את המגילה לשנה הבאה, כדי שלא אצטרך שוב להשאר מבחוץ, וכך בעמדי על מקומי עתה בליל פסח שמעתי קריאת המגילה, התחלתי תיכף לדפוק על פתח הגן עדן שירשו לי להכנס כי קוראים עתה את המגילה, לקול הדפיקות יצא השומר מגן עדן ושאל אותי מה רצוני, עניתי לו שרצוני ליכנס היות שקוראים עכשיו המגילה, ענה לי השומר אמת שקוראים עתה את המגילה אבל עכשיו לא הזמן שנקבע לזה, וזה לא נחשב כלום, אבל אני בשלי טענתי שזה לא נפקא מינה והיות שקוראים המגילה הוא צריך להכניס אותי, בין כך ובין כך הגיעה המחלוקת שבינינו עד הבי"ד של מעלה, והם פסקו שבאמת הצדק עם השומר שקריאת המגילה לא מהני רק בזמן הקריאה, אבל אם ארד להאברך שקרא עתה את המגילה והוא יפסוק שאפשר לי ליכנס לגן אדן או אז ארשה להיכנס". והחקל יצחק הי' מסיים העובדא: אבי לא גילה מי 'הי' אותו האברך, אבל ידעתי גם ידעתי שהוא בעצמו הי (הגש"פ ספינקא) אותו האברך שקרא המגילה.

## קריאת המגילה בחודש תמוז

פעם אחת היתה מלשינות ומסירה נגד צדיקים, ובעקבות זאת הושיבו את הרה"ק הרבי ר' מנחם מענדל מרימינוב זי"ע במאסר קשה, ואחרי השתדלות מרובה פעלו שינתן רשיון

להביא לו לשם כל מה שרוצה, וכשנכנסו אליו ושאלוהו במה הוא חפץ, השיב הרבי ר' מענדל מרימינוב שמבקש שיביאו לו את "מגילת אסתר" הדבר היה פלא גדול כי היה אז חודש תמוז, כאשר שמע הרה"ק מראפשיץ זי"ע את בקשת רבו צעק ואמר שח"ו לא ימלאו את חפצו ולא יתנו לו את המגילה, דאם יקרא את המגילה עכשיו בימי תמוז בעידן ריתחא עלול הוא להחריב את כל העולם.

## לימוד התורה בפורים

בעוד הייתי טליא שמעתי מאנשים יראים וחרדים מספרים משמי' דמרן קודש הקדשים הגאון האלקי טמיר ונעלם וכו' מוהרמ"מ הרבי הגדול מקאצק זיע"א שגילה פ"א למה זכה הרב ר' זאב נחום בעל אגודת אזוב זי"ע מביאלא לבן כזה ,הוא רבינו הקדוש (ר' אברהם בעל אבני נזר מסאכאטשאוו) זי"ע, מפני שפ"א בפורים אירע בעולם דבר נורא שכל הצדיקים והלומדים [שלימודם חשוב בשמים] היו טרודים כולם בשעה אחת במצות היום של פורים ולא הי' נמצא בכל העולם שום א' שילמוד אז בשעה ההיא זולת הרב מביאלא הנ"ל הי' יושב ולומד ונשמע קולו במרום והי' רעש בשמים מזה כי אלמלא הוא הי' כל העולם כולו עמד בשעה ההוא בלי עסק התורה הקדושה למטה על כן ניתן לו משמים מתנה זו שיהי' לו בן הזה השר התורה והיראה שיאיר את פני העולם כולו באור תורתו וקדושתו וטהרתו ויגלה בה עמיקתא ומסתרתא ויש אומרים שהגאון האלקי מקאצק זצוק"ל גילה זאת להגה"ק מביאלא זצ"ל אביו עוד טרם הורתו ולידתו של בנו רביה"ק ז"ל].

## לבסומי בפוריא

שמעתי מפ"ק זקיני החי' הרי"מ ז"ל שהיה מספר מעשה פעם אחת נסע יהודי אחד לחטא, ולקח עמו סכום כסף וכשהיה בדרך שמע קול בכיות מאנשים ונשים שאז היה כל אדוו בחצרו כמו נגיד שבידו להמית. והיה רבים מישראל חייבים לו שכר דירה ומס, ונתנם לבית הסוהר בעינוים קשים כמות, האיש הנ"ל בשמעו הבכיות נכמרו רחמיו וחקר כמה הם חייבים לקח כל הסך אשר הקצה לעבירה ופדה כל השוים ולא עשה העבירה והיה מזה רעש בשמים ויצא הפסק שכל מה שיגזור זה יקום, חששו פן ירצה להחיות מתים ושאר דברים שאי אפשר עתה גזרו עליו לשתות יין שרף, ולכך היה רוב זמנים שיכור ופעם אחת היה העולם בצער גדול, שלח ר' ישראל בעל שם טוב ז"ל מתלמידיו להנ"ל שהוא יבקש רחמים ויפעול, כשבאו אליו שהו כמה זמנים שלא יכלו לדבר אתו מתוך שכרותו, עד שטרחו והשיגו אותו טרם ששתה ופעל רחמים ונעשה רצונו, ואמר זקיני מו"ר ז"ל כן בפורים יש כל כך עת רצון שכל איש ישראל יכול לפעול עד אין שיעור אך פן ישאול שלא כהוגן, כיבדו חז"ל בכוס כהנ"ל וסיים אין שום הוי אמינא שנפסיד ח"ו על ידי תקנת חז"ל מסתם עולה יותר נחת רוח מי שמבטל חפצו לקיים פקודת חז"ל מאשר יכוון לבקש עבור עצמו טובות אף שיפעול. (זכרון צדיקים)

# פרפראות לחכמה

# מאמרים נחמדים, ע"ד דרוש מיוסדים. כפתור ופרח משוקדים

ואתה תצוה את בני ישראל ויקחו אליך שמן זית זך. במסורה ג' פעמים "ואתה", ואתה תצוה את בני ישראל, ואתה הקרב אליך את אהרן אחיך, ואתה תדבר אל כל חכמי לב, ונראה לקשר את ג' פסוקי המסורה דהנה איתא בירושלמי על הפסוק "אל הכהנים הלוים ואל השופט אשר יהיה בימים ההם", בזמן שהוא מלך אין הוא כהן, ודרשו חז"ל שהכוונה למשה וא"כ משה אינו יכול להיות כהן, וקשה הרי מצינו (זנחים נג.) משה שימש בכהונה כל ארבעים שנה, ותירצו בגמרא (מענית יוֹ:) שמשה שימש בחלוק לבן ולא בבגדי כהונה, והשתא לפי זה החילוק בין אהרן הכהן למשה ששניהם שימשו בכהונה רק אהרן כיהן בשמונה בגדים ואילו משה כיהן בחלוק לבן, וזאת תהיה תורת המסורה ״ואתה תצוה״ כדין מלך המצוה לאחרים לכן "ואתה הקרב אליך את אהרן אחיך" להיות כהן כי אתה מלך ואין אתה יכול להיות כהן אבל הרי משה היה כהן ארבעים שנה במדבר לזה אמר ״ואתה תדבר אל כל חכמי לב וכו' ועשו בגדי אהרן לקדשו" ר"ל וזה יהיה החילוק בין אהרן למשה משום שהוא ישמש בבגדי לבן.

\* \* \*

ואתה תצוה את בני ישראל ויקחו אליך שמן זית זך. איתא בבעה"ט לא הזכיר משה בזה הסדר, מה שאין בכל החומש, שמשעה שנולד משה אין סדר שלא הווכר בה, והטעם משום שאמר מחני נא מספרך אשר כתבת, וקללת חכם אפילו על תנאי באה ונתקיים, ואמרו בתנחומא (משפטים י״ם) ראה מה בין הראשונים לאחרונים הקב"ה אמר למשה הנה אנכי שולח מלאך השיבו איני חפץ אלא לך יהושע בן נון ראה את המלאך ונפל על פניו וכו' וא"ל הלנו אתה אם לצרינו וכו' התחיל צועה מתחת צפורני רגליו ויאמר לא כי אני שר צבא ה' עתה באתי הרי שני פעמים באתי להנחיל את ישראל אני הוא שבאתי בימי משה רבך ודחה אותי ולא רצה שאלך עמו ועתה באתי מיד ויפול יהושע על פניו ארצה וישתחו ויאמר לו מה אדני מדבר אל עבדו אבל משה דחה אותו, ובש"ך איתא בשם ר' חננאל על הפסוק "כי ילך מלאכי לפניך והביאך" שזה המלאך מיכאל ובאמת אותיות מלאכי הוא מיכאל, לפי המדרש הנ״ל משמע שאין מקום למלאך מיכאל כל זמן שמשה קיים כיון שמשה דחה אותו, וזה שיש לרמז בפר' תצוה יש ק"א פסוקים כמנין מיכאל, כיוון שלא הוזכר שמו של משה יש לו מקום למלאך מיכאל. (דרוש שמואל)

ואתה הקרב אליך את אהרן אחיך. וקשה דתיבת "אתה" נראה כמיותר, אכן י"ל ע"פ המדרש (פמי"ר ג' י"י) אמרו רבותינו ז"ל הלא אהרן אחיך הלוי וכי מאחר שאמר אחיך איני יודע שהוא לוי אלא אמר לו ראוי היית להיות כהן והוא לוי ולפי שאתה מסרב על דברי תהיה אתה לוי והוא כהן, נמצא שזה שאהרן נעשה כה"ג היה משה הגורם לזה ונחשב כאילו הוא עשה אותו לכה"ג וז"ש היה משה בעצמך, הקרב אליך את אהרן אחיך וכו' לכהנו לי, שהרי אתה גרמת לאהרן שיהיה כהן גדול.

ואתה הקרב אליך את אהרן אחיך. איתא במדרש (שמו"ר ל"ז ד') הה"ד לולי תורתך שעשועי וכו', כשאמר הקב"ה למשה "ואתה הקרב אליך את אהרן אחיך" הרע למשה אמר לו הקב"ה תורה היתה לי ונתתיה לך, וצ"ב, וי"ל עפי"מ דאיתא בגמ' (זכחים קב.) ויחר אף ה' במשה רבי יהושע בן קרחה אומר כל חרון אף שבתורה נאמר בו רושם וזה לא נאמר בו רושם ר"ש בן יוחי אומר אף זה נאמר בו רושם שנאמר הלא אהרן אחיך הלוי והלא כהן הוא הכי קאמר אני אמרתי אתה כהן והוא לוי עכשיו הוא כהן ואתה לוי, נמצא משום שסירב משה ללכת בשליחות ה' ניטלה ממנו הכהונה וניתנה לאהרן, וכתבו המפר' הטעם שסירב משה בשליחות שהיה רוצה שהקב״ה בכבודו ובעצמו יגאל אותם כמו שהבטיח ליעקב "ואני אעלך גם עלה" אבל אין זה תירוץ מספיק משום שישראל היו יוצאים קודם הזמן וכתיב "בחוץ תעמוד והאיש אשר אתה נושה בו יצא אליך" והקב"ה היה המלוה ולא היה יכול להוציא אותם לכן היה צריך שליח לכן נענש משה אבל משה היה סובר דכבר נשלם הזמן משום שהמלאכים השלימו א"כ בדין סירב בשליחות שיכול ה' בעצמו להוציאם והנה אחז"ל כשעלה משה למרום אמרו מלאה"ש לפני הקב"ה רבש"ע מה לילוד אשה בינינו אמר להן לקבל תורה בא אמרו לפניו וכו' תנה הודך על השמים אמר לו הקדוש ברוך הוא למשה החזיר להן תשובה וכו' אמר לפניו רבש"ע תורה שאתה נותן לי מה כתיב בה אנכי ה' אלהיך אשר הוצאתיך מארץ מצרים אמר להן למצרים ירדתם לפרעה השתעבדתם, ואם נאמר שהמלאכים השלימו אין למשה שום טענה נגד המלאכים אלא ע"כ המלאכים לא ירח למצרים ולא השלימו הזמן ומשה סירב שלא כדין ובדין נענש על שסירב ללכת בשליחות, וז"ש המדרש "כשאמר הקב"ה למשה ואתה הקרב אליך את אהרן אחיך וכו' משום שניטלה ממנו הכהונה על שסירב בשליחות וא״ת שבדין סירב שרצה שהקב״ה בעצמו יוציאם משום שיצאו בזמן כי המלאכים השלימו השיב לו הקב״ה שהמלאכים לא השלימו ויצאו קודם הזמן "תורה לי היתה ונתתיה לך" ולא למלאכים בגלל הטענה כלום למצרים ירדתם ממילא לא היה יכול הקב״ה בעצמו להוציאם מין מלוה וכדין נענש על שסירב בשליחות וניטלה ממנו הכהונה. (קנה אברהם)

**☆ ☆ ☆** 

והאבנים תהיו על שמות בני ישראל. בירושלמי למדו כבוד אב מדמא בן נתינה פעם אחת אבדה אבן ישפה של בנימין מאבני האפוד וכו', וקשה מנין לו שהאבן היתה אבן ישפה של בנימין, וי"ל דאיתא שאבני האפוד צריכים להיות כסדרן קבוע באפוד כמו הפרשיות שבתפילין לכן חייבים לומר שמה שהיה חסר זה ישפה של בנימין שהיה אחרון ואפשר למלאות חסרונו כי אם היה נחסר אחד מאבנים האמצעיים אז היו צריכים להחליף את כל האבנים שאחרי זה בכדי שיהיה כסדרן א"כ היה צריך למלאות חסרון של כמה אבנים ולא רק של אבן אחת ומכאן ראיה שמה שנחסר זה היה אבן האחרון ישפה מבנימין. (הלכה אדם מישראל) שנחסר זה היה אבן האחרון ישפה מבנימין. (הלכה אדם מישראל)

ויאמר ממוכן לא על המלך לבדו עותה ושתי המלכה וכו' כבר עמדו המפורשים על דברי ממוכן הללו שנראה כמורד במלכות באמרו לא על המלך לבדו שהרי העון מנגד המלך הוא יותר חמור מנגד השרים והעמים. ונראה דהמלך לא רצה לדון דין זה בעצמו לפי שהי' נוגע בדבר ולא נכון לדון דין בעצמו, ולכך הקריב את משפטו לפני יודעי דת ודין וזהו שאמר כי כן דבר המלך, דבר הנוגע לעצמו של מלך לא יתכן לשפוט בעצמו, אלא לפני יודעי דת ודין, שדבר זה ישפטו הם, ובא ממוכן לא כדן את הדין, אלא כשואל את המלך מדוע הקריב משפט זה לפני יודעי דת ודין, הלא הוא בעצמו יכול לשפוט משפט זה כי לא יחשב כנוגע בדבר יותר משאר השרים והעמים יען לא עליו לבדו עותה ושתי אלא על כולם והרי כל השרים יחשבו נוגעים בדבר כמו המלך, וכמו שהם יכולים לדון דין זה גם המלך יכול לעשות כן, אם על המלך טוב יצא דבר מלכות מלפני"ו דייקא ולא מלפני דת ודין כי כך (בניז אריאל) הוא שורת הדין כנ"ל.

\$ \$ \$

להיות כל איש שורר בביתו. מורי בעל ההפלאה פירש דגם זה היה שייך להנס כי בלי ספק היה שמרדכי היה מסתיר את אסתר, וכשבאו הפקידים היה אומר להם שאיננה בבית ויצאה לטייל כדרך הבתולות ואף כי גזירת המלך היא מכל מקום אמר להם מה עלי לעשות והלא איננה שומעת בקולי להיות תמיד סגורה בבית אבל עכשיו שגזר המלך להיות כל איש שורר בביתו והיו מוכרחים כל אנשי הבית לשמע בקולו, ואם כן חוכרח כל איש לפקוד על בנותיו שישבו בבית והן היו צריכין לשמוע בקולו ועי"ז נלקחה בנותיו שישבו הנס על ידי אותה הצדקת.

\* \* \*

ודתיהם שונות מכל עם ואת דתי המלך אינם עושים. יש לפרש בדרך הלצה ודתיהם שונות מכל עם היינו שכבר יש להם דתים שונים היינו חגים ומועדים מכל עם, כמו חג הפסח מפרעה מלך מצרים וכר ואת דתי המלך אינם עושים, היינו שממך מלך אחשורוש עדיין אין להם שום חג, על כן גם אתה תעשה להם איזה יום משתה ושמחה כמנהגם תמיד שהקב"ה מהפך להם תמיד מצרה לרוחה ומאבל ליום טוב. (הרה"ק רבי משה מסאמבור זי"ע)

אם מצאתי חן בעיני המלך יבוא המלך והמן אל המשתה אשר אעשה להם ומחר אעשה וגוי. וקשה למה לא אמרה אסתר אשלתה ובקשתה במשחה ביום הראשון וי"ל שאסתר היתה מצפה לראות איזה ניצוץ ישועה ואת הסכמה משמים שהקב"ה ישלח על ידה את ישועתם של ישראל, וכיון שלא ראתה זאת ביום הראשון במשתה היין אף על תעניתם של ישראל לא אמרה ביום הראשון במשתה ביום השני את דבר גדולת מרדכי ע"י כלום, וכאשר ראתה ביום השני את לבה. (אבן עזרא) שבלילה ההיא נדדה שנת המלך זה חיזק את לבה. (אבן עזרא)

ואתם כתבו על היהודים כטוב בעיניכם בשם המלך וגר כי כתב אשר נכתב בשם המלך וגר אין להשיב. ויל"פ דהנה בכתב הדת נכתב להשמיד להרוג ולאבד את כל היהודים, ולא נכתב מי יהיו ההורגים, על כן נוכל לפרש דהאומות יהרגו את כל היהודים,

ונוכל לפרש להשמיד להרוג ולאבד את כל, דהיינו את כל האומות, ומי יהיו ההורגים אותם, היחדים, וזה הי כוונת המלך, ואתם כתבו על תיבת "היהודים" כטוב בעיניכם, ומדוע, כי כתב אשר נכתב בשם המלך אין להשיב, ולכן מההכרח לפרש את כתב הדת באיזה אופן לכן כתבו כטוב בעיניכם, והמלך בעצמו אמר כי כך הי כוונתו, והמן איננו להכחיש כוונה זו.

(קיצור אלשיך)

**☆ ☆ ☆** 

ואם כל המועדים יהיו בטלים ימי הפורים לא נבטלים וזכרם לא יסוף מנוטלים, ויזכרו לעד גאולים מפעלות אלקים מגלים (פיוט לשבת זכור). בתשובת הרשב"א נשאל על המקור לכך, והשיב שהוא במדרש שוחר טוב עה"פ טבחה טבחה מסכה יינה אף ערכה שלחנה, שדורשה על הסעודה שעשתה אסתר המלכה לאחשורוש ולהמן הרשע, ודורש אף ערכה שלחנה שערכה לה שלחן בעולם הזה ובעולם הבא, שכל המועדים יהיו בטלין וימי הפורים לא יהיו נבטלין לעולם שנאמר וימי הפורים האלה לא יעברו מתוך היהודים וזכרם לא יסוף מזרעם. ויש לפרש מה נשתנו ימי הפורים מכל המועדים, דהנה כל המועדים הם זכר ליציאת מצרים ולעתיד לבא הרי הכתוב אומר ולא יאמרו עוד חי ה' אשר העלה את בני ישראל מארץ מצרים, כי אם חי ה' אשר העלה ואשר הביא את זרע בית ישראל מארץ צפונה ומכל הארצות אשר הדחתים שם, וא"כ ניסי יציאת יהיו בטלים לעומת ניסי הגאולה העתידה, ולפיכך לעתיד יהיו בטלים כל המועדים מה שאין כן ימי הפורים, שהם זכר לנס מפלת המן הרשע מזרע עמלק, לא יהיו נבטלים לעולם, כי לעתיד תהיה מחיית עמלק בשלימות, שהרי נשבע הקב"ה שאין שמו שלם ואין כסאו שלם עד שימחה שמו של עמלק כולו [וכן תרגום יונתן עה"פ מלחמה לה' בעמלק מדור דור" מדרא דעלמא דין ומדרא דמשיחא ומדרא דעלמא דאתי] וכיון שכן, מחיית עמלק שהיתה במי הפורים, יושלם ויבא על תיקונו לעתיד לבוא כשיתפרסם אלקותו ית"ש בשלימות, ועל כן ימי הפורים לא נבטלים, כי גם אז יזכירו ניסי מחיית עמלק.

(הגה"ק מהרי"ד מבעלזא זי"ע)

☆ ☆ ☆

בגמ׳ אסתר מן התורה מנין דכתיב ואנכי הסתר אסתיר פני וגו׳, ויש
בפסוק קודם כתיב והיה לאכול ומצאוהו צרות רבות וגו׳. ויש
לפרש על פי מה דאיתא בגמרא מפני מה נתחייבו שונאיהם של
ישראל באותו הדור כליה, מפני שנהנו מסעודתו של אותו רשע,
וקשה הא אכלו מסעודתו וא״כ הול״ל מפני שאכלו ולא שנהנו,
אך י״ל כי הנה אחשורוש עשה את המשתה על שנתישבה
מלכותו אחרי המלחמות שהיו עליו כדאיתא המדרש וא״כ
האכילה היתה מותרת להם מפני פיקוח נפש, שלא יאמרו שאינם
חפצים בשלום המלך ויהרגום, ועיקר העבירה היה שלא אכלו
בלב נשבר, בעל כרחם, ונהנו מסעודתו. וזהו הרמז בכתוב והיה
לאכול כל מקום שנרמר והיה הוא שמחה, כלומר ששמחו ונהנו
באכילה מסעודתו של אותו רשע, ולכך ומצאוהו צרות רבות.





# פנינים וחידושים בגמרא מס' יומא הנלמד במסגרת חבורת "יסודי התורה"

נו"נ ע"י אחד המגי"ש

# אף אסתר סוף כל הניסים

בגמרא (דף כ״ט.) "למה נמשלה אסתר לשחר, מה שחר סוף כל הלילה אף אסתר סוף כל הניסים".

## אז רוב נסים הפלאת בלילה

המהרש״א (בחידושי אגדות) הקשה דדברי חז״ל צריכים ביאור, דהרי מצינו בכל מקום שהצרות נמשלו ל״לילה״, והישועה נמשלה ל״יום״, וא״כ היתה הגמרא צריכה לומר להיפך, שאסתר נמשלה ל״ערב״, מה ערב סוף כל היום, אף אסתר סוף כל הניסים שנמשלו לייום״.

ומבאר שלפי שכל הניסים המפורסמים בעולם התחילו בחצות הלילה, כדאיתא בפיוט "אז רוב נסים הפלאת בלילה", ופייט זה מסיים "שנאה נטר האגגי וכתב ספרים בלילה", לכן אמרה הגמרא שאסתר הוא סוף כל הניסים שנעשו בלילה, אף שהנס עצמו נמשל בכל מקום ל"יום", עכתו"ד.

## אסתר סוף כל הגיסים - עהגיסים שנעשו בלילה

בבית הלוי (דרושים די) כתב ליישב באו״א, דהנה ודאי שאין אסתר סוף כל הניסים׳ כפשוטו, שהרי גם לעתיד לבוא הובטחנו שיהיו נסים ונפלאות, כמאמר הכתוב ׳כימי צאתך מארץ מצרים אראנו נפלאות׳, ואדרבה יהיו נסים גדולים יותר מכל מה שהיה עד הנה, עד שהנסים והנפלאות שהיו במצרים יהיו טפלים לניסים שיהיו לעתיד לבוא, כמבואר בגמרא (ברכות י״ג).

אלא דהגלות נמשלו ל״לילה״, ואילו הגאולה ל״בוקר״, ואם הגאולה היא בלילה, הרי זה רמז וסימן שעדיין לא הגיע זמן הגאולה, אלא שהקב״ה מאיר להם את החשכה של אמצע הלילה, כדי

שיהיה בהם כח להמשיך ולילך עד בוא זמן הבוקר, אבל כשתהיה הישועה ב'יום', כמו שיהיה לעתיד לבוא, זהו סימן שכבר נשלם כל הלילה של הגלות, וזמן השעבוד חלף הלך לו.

ובמדרש (תהלים לייו) המשיל זאת לאדם שהלך בלילה והדליק את הנר וכבה, שוב הדליק ושוב כבה, אמר אימתי אהיה מתייגע והולך, ממתין אני עד שתזרח השמש וכו' כך ישראל וכו'.

וזהו שאמרו בגמרא (ברכות יב:) כל שלא אמר "אמת ויציב" בשחרית, ו"אמת ואמונה" בערבית. לא יצא ידי חובתו. דהניסים שנעשים ב"לילה" שהם גיסים עוברים. עניינם להרבות ולחזק האמונה, שאף בעת החושך "ה' אור לי" ולכן תיקנו לומר "אמת ואמונה". אבל הגאולה העתידה תהיה אחר שיאיר היום ואז לא יהיו אלו "ניסים עוברים" אלא קבועים ויציבים, ולכך תיקנו לומר "אמת ויציב", וזהו שאמרו בגמרא (ברכות יב:) כל שלא אמר "אמת ויציב" בשחרית. ו"אמת ואמונה" בערבית, לא יצא ידי חובתו. דהניסים שנעשים ב"לילה" שהם ניסים עוברים, עניינם להרבות ולחזק האמונה, שאף בעת החושך "ה' אור לי" ולכן תיקנו לומר "אמת ואמונה", אבל הגאולה העתידה תהיה אחר שיאיר היום ואז לא יהיו אלו "ניסים עוברים" אלא קבועים ויציבים, ולכך תיקנו לומר

וזהו שאמרו שמהנסים שנעשו ב״לילה״ תהיה אסתר סוף כל הנסים, שנס כזה שיהיה שווה לנס אסתר שיכלול את כל האומה הישראלית, וגם יהיה ניתן להכתב שוב לא יהיה, והוא נס אחרון ב״ניסי הלילה״, ולכן ממשיל את אסתר ל״שחר״ שהוא

## אסתר סוף כל הניסים - אינו לגריעותא, אלא לשיבותא

ביערות דבש הקשה דלכאורה ונהפוך הוא, אבל דשחר סוף כל הלילה ואח״כ מאיר היום, אבל אסתר היה סוף לנסים ואח״כ נסתלק מאתנו בעוה״ר השפעות ה׳ לעשות לנו נסים ונפלאות, וא״כ אסתר סוף כל היום, ואח״כ חשכו עינינו וניטל הנסים מאתנו, ואיך דומה זה לשחר, ואיפכא הו״ל להמשיל אסתר לשקיעת החמה, שהוא סוף היום, כך אסתר סוף כל הנסים. וכתב לבאר דהנה ידוע כי אין הקב״ה עושה נס בחנם, כי הנס היא כבריאה חדשה, כי טבע העולם היא שהוטבע בעת הבריאה להיות כמנהגו נוהג, ולשנות הטבע הוצרך הקב״ה לעשותו מחדש, ולכך אין הקב״ה עושה נס הקב״ה עושה נס הלא לצורך מוכרח.

אולם הניסים שנעשו לאבותינו היה לצורך גדול, להטביע בעם ישראל אמונה חזקה באלוקים,

כי הוא לבדו יעשה לכל המעשים, ואין דבר קטן או גדול נעשה בעולם בלתי מהשי"ת. השגחה ובדורות הראשונים היו כרוכים אחרי אצטגנינות מעשה ונשתבשו במחשבות זרות ורעות להאמין הכוכבים בהנהגת ומזלות, לכך לבטל דעה הנפסדה מלבם ולתקוע בלבם כי לה' הארץ, והוא המשדר לבדו מערכת השמים, עשה הקב"ה נסים ונפלאות בשינוי הטבע, כדי שיכירו וידעו גדולתו יתברך ויתעלה, וא״כ כל הניסים היו לכונה להביאם זאת

לאמונה ית"ש.

אולם בזמן אסתר קיימו וקבלו היהודים תורת ה' בכל לבב, כי ראו כי לה' הארץ, ומאז לא נשמע ולא נראה בכל גבולי ישראל, איש עושה כאלה לשום סכלו בכוכבי השמים, לכן מאז והלאה פסקו נסים המפורסמים וגלויים, כיון שהאמונה חזקה ואין צריכים עוד לניסים חוץ לדרך הטבע.

וא"כ זהו שפסקו הנסים מימות אסתר אינו לגריעותא, כי אם לטיבותא, כי לא היו צריכים עוד נסים לשלמות האמונה. ובזה יובן כי היטיבו חז"ל בהמשילם אסתר לשחר, כמו שחר סוף הלילה, כ"כ אסתר היה סוף הלילה כי אח"כ התחיל האור להתנוצץ ויצאו ממחשבות הדעות הנפסדות לילך אחרי כוכבים ומזלות, אבל האיר להם שמש אור אמונה חזקה ושלימה בה" עד כי לא הוצרכו עוד לנסים ונפלאות נגלים אשר היו מקדם, אך בשביל לבוא למדריגו האמונה השלימה, ודו"ק.

- בגמרא "למה נמשלה אסתר לשחר, מה שחר סוף כל הלילה אף אסתר סוף כל הניסים". וצ"ב דיום הכונה לישועה, ו'לילה' הכונה לצרה, א"כ היה צ"ל מה ערב סוף כל היום, אף אסתר סוף כל הניסים.
- אז רוב נסים הפלאת ב'לילה' ולכן אמרה הגמרא שאסתר הוא סוף כל הניסים.
- גאולה שנעשה בלילה, מרמז שעדיין לא הגיע זמן הגאולה, כאדם שהולך בלילה והדליק את הנר וכבה, והיא לחזק האמונה בבחינת שאף בעת החושך 'ה' אור לי', ונס שאירע ביום סימן שנשלם כבר כל הגלות.
- מה שחר סוף כל הלילה', לכאורה אחרי הלילה מאיר היום, ואחר גס
   אסתר גסתלק מאתנו הגסים והגפלאות, א"כ היה צ"ל אסתר
   לשקיעת החמה שאח"כ הוא לילה.
- זה שעכשיו אין נסים גלויים, משום שאמונתינו בהקב"ה חזקה, ואין צורך לנס, כדי להאמין בהשי"ת.

תצוה

# Yeter Jer

D'Rabeinu Joel D'Satmar .

Sretz Visruel Inc.



# מוסדות ישב לב

דרבינו יואל מסאטמאר בארה"ק תובב"א THE STATE OF THE S

# התודה והברכה

בפינו אין די מילין להביע תודות להגי האברכים החשובים, מופלגים בתורה וחסידות, ה"ה

מוה"ר דוד מרדכי איידלים הי"ו

מוה"ר חנני' בנימין ב"ר מאיר הירש הי"ו

מוה"ר אברהם הערש ב"ר שלום יצחק שעהר הי"ו

שזכו לעשות רצון צדיק כ"ק מרן רבינו הגה"ק שליט"א שבכל עת ועונה מביע ואומר שמוסדותינו הק' יטב לב צריך להיות "הצדקה הראשונה" אצל אנ"ש ואי לזאת קבעו לערוך מסיבה מפוארה

# "מסיבת החזקת מלמד"

אשר זה כמה ימים ושבועות שעסקו בלי ליאות למען הצלחתה

ובטוחים אנו באלה בזכות צדקת רבי מאיר בעל הנס, ובזכות מרנן רבוה"ק זי"ע אשר מסרו נפשם למען מוסדותינו הק־, שיתברכו ממעון הברכות, ובכל אשר יפנו ישכילו ויצליחו

ישלם ה' פעלם ותהא משכורתם שלימה מעם ה' אלקי ישראל, ואלקא דמאיר יענם להתברך בכל מילי דמיטב

בעתירת וברכת

הנהלת מוסדות יטב לב דרבינו יואל בארה"ק

# י"ש שבר לפעולתר

בזאת השורה, נשגר ברכת מזל טוב וכל שבח ושירה, בשפה נעימה וברורה, קדם ידידינו האברך היקר והנעלה, מופלג בכל מידה ומעלה, נחמד למטה ואהוב למעלה, טוב ומטיב לזולתו, ועשות צדקה וחסד כל מגמתו, ביתו פתוח לרווחה לכל אחד, בסבר פנים בכל עת תמיד, לבו ער וחם לכל דבר שבקדושה בקרב קהילתינו, ותומך נלהב לכל מפעלותינו,

# הר"ר לראל שררארץ הי"ר

אכ"י בעיה"ב לאנדאו יע"א

לרגל השמחה שבמעונו, בעזר צורו וקונו בהולדת הבת שתחי'

ובחדא מחתא, נשגר בזה כסא דברכתא, מלא טיבותא,

לכבוד חותנו הנגיד הנדיב הנכבד והנעל

הרה"ח ר' נחמן רייך שליט"א אכ"י בעיה"ב לאנדאן יע"א לכבוד אביו ידידינו היקר מנכבדי קהילתינו הָק׳

הרה"ח ר' מרדכי שווארץ שליט"א גבאי ביה ממ"ד דחסידי סאטמאר ברח' רמב"ם פה ב"ב

ותהי נא ברכותינו לראשך עטרת, שתזכה לרב תענוג ונחת לשם ולתפארת, ובזכות החזקת תודרה וחסד תתברך בשפע ברכה והצלחה, אושר ועושר בהרחבה ובהרוחה, אכי"ר.

המברכים בתודה וקול זמרה הגראים



# הלכות ודינים, מפסקי הראשונים והאחרונים עם תוספת ביאורים וטעמים שונים

גערך ונסדר ע"י הרב יחיאל מיכל אברהם פרידמאן שליט"א

# כמה פרטי דינים בהל' פורים המצויים בשנה זו

## הכנה משבת לחול

אין להכין שום דבר משבת לחול, ונפרט כמה דברים המצויים שיש לעורר עליהם בשבת זו:

- אין לטלטל המגילה בשבת לצורך מוצאי שבת (מהצה"ש סוס"י תרפ"ה, שע"ת סי תרצ"ג, ועוד. ובערוך השולחן (סי תרצ"ג ס"ג) הביא דברי השערי תשובה שאם מעיין במגילה בשבת מותר להביאה בצנעה דאז לא מיחזי כהכנה, אולם הוא הוסיף דמ"מ נזהרים שלא לבוא לידי זה), ואף ע"י קטן יש להחמיר שלא להביאה. (שע"ת סי תרצ"ג עפ"י מה שכתב בשו"ת בית אפרים יו"ד סי ס"ב ס"ג).
- מותר לבעל קורא להתלמד בשבת קריאת המגילה (אורחות חיים (ספינקא) בשם עיקרי הד"ט סי ל"ב).
- כל דבר שאינו לצורך היום, ואפילו אין בו אלא טורה מועט, נחשב הכנה לחול, ואסור לעשותו בשבת (משנ"ב סי תק"ג סק"א).
- לא יאמר אדם בשבת שהוא הולך לישון, בכדי שיהא לו כח במוצאי שבת (סי' ר"צ כאחרונים שם).

## טלטול מגילה

- מגילה אינה מוקצה בשבת ומותרת בטלטול (א"ר ס" ש"ח סק"י שדינה ככל כתבי הקודש שמותרים לטלטל ומובא בפמ"ג סק"ב ומשנ"ב ס"ק כ"ב, ודלא כהפר"ח שאוסר בטלטול, ויש שכתבו דאף הפר"ח לא אסר אלא ביום ט"ו שחל בשבת דאז אסור לקרות בו מחמת גזירה דשמא יעבירנו (מחצה"ש סוס"י תרפ"ח, שע"ת תרצ"ג ועוד)).
- מגילה העומדת למכירה, ג"כ אינה מוקצה כדין כל כלי העומד לסחורה (כמבואר בסי ש"ח סע" ד' ובשועה"ר שם דלים העומדים לסחורה אינם מוקצים אלא אם כן מקפיד עליהם).

## כלים המיוחדים להשמיע קול

- כלים המיוחדים להשמיע קול מוקצים הם ואסורים בטלטול
   (כדין כלי שמלאכתו לאיסור), ולכן גראגע"ר ושאר הכלים המיוחדים בפורים לצורך השמעת קול אסורים לטלטל
   בשבת.
- ופשוט דאין לשחק בהם ולהשמיע בהם קול (כמבואר ברמ"א סי של"ט].

# ריני ועניני פורים (ב)

## נשים בברכת המגילה

- מנהג העולם שכשהאיש כבר יצא ידי חובתו, וקורא המגילה לנשים, מברכות הנשים לעצמן, ואם הם נשים רבות כל אחת מברכת לעצמה (אחרונים ונשו"ת מנח"י ח"ג ס" נ"ג מסיק כן למעשה).
- ומברכות אשר קדשנו... לשמוע מקרא מגילה (משנ"ב בשם ח"א סי תרפ"ט סע"ב").

## <u>קריאת המגיל</u>ה

• א] הבעל קורא צריך ליזהר כשקורא בעשרת בני המן, להקפיד לומר תיבות "ואת" "ואת" מתוך המגילה, כי מחמת המהירות מכח הנשימה אחת שכיח שיאמר כמה

## ברכות המגילה

- אין לשיח בין הברכה לתחלת הקריאה, ואם שח שלא מענין הקריאה בין השומע ובין הקורא הפסיד הברכה וצריך לחזור ולברך.
- וכן לאחר הקריאה אסור להפסיק בין הקריאה לברכת "הרב את ריבנו" שלאחריה (ואם הפסיק מסתפק במשנ"ב אם יוכל לברך ברכת הרב את ריבנו וכתב דתלוי במחלוקת ראשונים, ובס" ברכת הבית כתב דיכול לברך כל זמן שלא הסיח דעתו כמו במפסיק בין אכילה לברכה דיכול לברך(ולכאו" התם יכול לברך אף בהסיח דעתו).
- נכון לכוין בברכת שהחיינו ביום גם על משלוח מגות וסעודת פורים (מ"א בשם של"ה), ויש שכתבו לכוין בברכת שהחיינו גם על מתגות לאביונים (פמ"ג, ח"א, קישו"ע, מנהגי חת"ס ועוד).

מתיבות "ואת" בע"פ, ובפרט שהם מרוחקים משמות בני המן. וכן צריך ליזהר לקרות כל שם של בני המן בתיבת "ואת" שלו ולא בשל אחר (כה"חס" תר"צס"ק צ"ז).

- ב] לפשוט כאגרת הקורא את המגילה צריך לפושטה כולה כאגרת (סי תר"צ כדי להראות הנס), והשומעים אינם צריכים לפשוט (משנ"ב כשם אחרונים ובשעה"צ כשם הפמ"ג כתב דיש נוהגים לפושטה).
- יחיד הקורא את המגילה יש שכתבו דצריך לפושטה (כה״ח בשם מהרי״ל), ויש שכתבו דאין צריך לפושטה (בליקוטי מהרי״ח כתב דכן משמע בכ״ח).

## על הנסים

שכח להזכיר על הנסים אם נזכר באמצע הברכה כל זמן שלא הזכיר השם של סיום הברכה חוזר ואומר על הנסים, ואפי שהזכיר בשמונה עשרה הקל ישועתינו ובברכת המזון ה" אלוקינו (שו"עסי תרפ"ב ס"א לגבי הנוכה) ואם נזכר רק לאחר שכבר אמר ברוך אתה ה" אינו חוזר, ואינו רשאי לסיים ולומר למדנו חקיך ולחזור מתחילה (כן משמע פשטות השו"ע שם שלא נתן עצה זו, וכ"כ להדיא בשע"ת סי קפ"ח ומשנ"ב ס"ק כ"ב ועוד, וטעמם כדכתב בריטב"א ריש תענית בשם רבותינו הצרפתים דדוקא במקום שמחזירים אותו אמרו לסיים למדנו חקיך אבל במקום שאין מחזירים אותו אין לעשות כן, וכ": זלא כדכתב בא"א (בוטשאטש)

בסי תרצ"ה שפ"א שכח על הנסים בפורים ונזכר לאחר שאמר ברוך אתה ה' וסיים למדני חקיך וחזר לומר על הנסים).

 ואחר גמר התפילה קודם יהיו לרצון יאמר הרחמן הוא יעשה לנו נסים ונפלאות כשם שעשית לאבותינו וכו' בימי מרדכי ואסתר (משנ"ב שם ס"ק ד' בשם הא"ר וכן בשו"ע הרב סימן קפ"ח סעי י"ב), ובברכת המזון יזכיר כשמגיע להרחמן כנ"ל (רמ"א שם).

## הזיק חבירו

- מי שהזיק את חבירו מחמת שמחת פורים ולא כיון להזיקו פטור מלשלם (רמ"א סי׳ תרצ"ה סעי׳ ב׳ וטעמו דהוי כאונס), ודוקא היזק קטן פטור אבל אם הזיק היזק גדול חייב לשלם (משנ"ב בשם הב"ח).
- ואם מחמת שכרותו הזיק את חבירו חייב לשלם (יש"ש ב"ק פ"ג סי" ג, שאל"כ כל שונא ישתה יין וישתכר ויזיק את חבירו ויפטר, ואפי דמחויב להשתכר מ"מ אין כוונת רבותינו כדי שישתגע רק כמו שכתב הרמב"ם להיות גרדם בשכרותו עכ"ל וכן כתב בשו"ת הב"ח לגבי שיכור שהזיק בשמחת חתן וכלה דחייב דאדם מועד לעולם). ויש אומרים דבזמן הזה דערבה כל שמחה ואין אנו רגילים לשמוה כל כך עד שיבואו להיזק חייבים לשלם בכל ענין (ערוד השולהו).

1 קהילות אפטיילונגען
 2 מודעות וחדשות
 3 מסיבות
 5 שיעורים ודרשות
 7 חק וחו"ר
 9 מערכת

718-504-2188 קרוקלין 845-537-6660 מאנסי מאנסי מאנסי 20-8002-9580 לאנדאן 020-8002-9580 מאנטשעסטער 801-420-8878



718-305-6942 212-444-9899

צו ספאנסערן \ אדווערטייזן רופט: 748.554.7549

718-305-6942 · 212-444-9899



# שבת של מי היתה

במסגרת מפעל "החזקת מלמד"

בשם אלפי בני ציון תלמידי המוסדות, ובשם מצדיקי הרבים אלו מלמדי תינוקות, שלוחה ברכתינו לכבוד הני אנשי שם קרואי מועד, אשר משמים זכו בזכות של כיתה שע"י מוסדותינו הק', ובעזרתם נוכל להחזיק מעמד, לחנך צאצאינו ע"ד המסורה לנו מרבותה"ק על מהרת הקודש



## פרשת תצוה

מו"ה מנחם יצחק אייזדארפער הי"ו המלמד: הר"ר אברהם משה לאנדא שליט"א

מו"ה יואל חיים לעבאוויטש הי"ו הר"ר אהרן ווייסהויז שליט"א

מו"ה אלי' משה ראטה הי"ו הר"ר הערשל גראס שליט"א

מו"ה יואל שפיטצער הי"ו

הר"ר יואל גרינוואלד שליט"א והר"ר דוד שלמה וואנחאצקער שליט"א

## הרב אברהם חיים מוטצען שליט"א

הר"ר עזרא בנעט שליט"א והר"ר מרדכי מנחם שווארטץ שליט"א

מו"ה יקותיאל אהרן רובין הי"ו הר"ר יואל וויינבערגער שליט"א והר"ר שמואל שאול גרינוואלד שליט"א

מו"ה אברהם וואלף פילאף הי"ו הר"ר יואל כף שליט"א

מו"ה מאיר בערקאוויטש ני"ו הר"ר יוסף מאיר שווארטץ שליט"א

מו"ה יוסף מרדכי כהנא ני"ו

הר"ר יעקב מיכאל היילברוין שליט"א

זכות כל השעות של תורה ותפילה שנלמדו במסגרת הכיתה, יזקף לזכותכם לעד ולנצח נצחים, עץ חיים הוא למחזיקים בה ותומכיה מאושר.

שבת של מי היתה, שבת של רבי אלעזר בן עזריה היתה, ובמה היתה הגדה היום, אמרו לו בפרשת הקהל, ומה דרש בה, הקהל את העם האנשים והנשים והטף, אם אנשים באים ללמוד נשים באות לשמוע טף למה באין, "כדי ליתן שכר למביאיהן". (חגיגה ג.)

> מפעל החזקת מלמד שע"י הנהלת המוסדות, פה בארה"ק

## הרב מנחם מאיר מיטעלמאן שליט"א

הר"ר מאיר חיים שישא שליט"א

מו"ה משה לעבאוויטש הי"ו הר"ר מנשה ברוך קליין שליט"א

מו"ה יוסף יושע גאלדבערגער ני"ו

הר"ר משה ברוך כץ שליט"א

מו"ה מנחם מענדל פריעדמאן הי"ו

הר"ר משה יוחנן קליין שליט"א מו"ה משה לוי חיים לאנדא ני"ו

הר"ר משה ראטה שליט"א מו"ה חיים שלמה קרויס הי"ו

הר"ר נפתלי יעקב פאלאטשעק שליט"א

מו"ה נתן נטע דוב רעטעק ני"ו הר"ר חיים הירש שליט"א

והר"ר נפתלי צבי בראדי שליט"א מו"ה נפתלי הירצקא ברילל ני"ו

הר"ר שאול יחזקאל שווארטץ שליט"א מו"ה אהרן בינער הי"ו

הר"ר שמואל אלטער בנעט שליט"א

מו"ה מרדכי צבי גאטליעב הי"ו

הר"ר צבי יודא ווייס שליט"א והר"ר שמעון יואל בראך שליט"א







## תולדותיהם של צדיקים ומעשיהם הטובים של בעלי ההילולא אשר בשמותם גקובים

# הגה"ק רבי דוד בן הגה"ק רבי רבי צבי אלימלך שפירא זי"ע מדינוב הגה"ק רבי ומא דהילולא י"ט אדר (תרל"ד)

הגה״ק רבי דוד מדינוב זי״ע נולד לאביו הגה״ק בעל ה״בני יששכר״ זי״ע כצעיר בניו, ונקרא שמו בישראל דוד ע״ש החסיד המפורסם ר׳ דוד מליזענסק זי״ע שמסופר עליו גדולות ונצורות, הגה״ק מהרי״א מזידיטשוב זי״ע סיפר שהגה״ק בעל הבני יששכר אמר פ״א להגה״ק רצ״ה מזידיטשוב זי״ע שהמשיך נשמתו הק׳ של ישל דוד מעולם האצילות, וסיים מהרי״א ״אף שקשה להמשיך נשמה משם, אבל אם הרבי ר׳ הערש אלימלך אמר זאת בודאי שכן הי׳, הי׳ כל ימיו חלוש הגוף עד כדי כך שלא הי׳ יכול לסבול בגדיו שעל גופו והי׳ הולך עם בגדים קלים מאד, פ״א הי׳ הבני יששכר עם שני בניו ה״ה הרה״ק ר׳ אלעזר לאנצוטער והרה״ק ר׳ דוד אצל מהרצ״ה: מהידיטשוב זי״ע בהיותם עדיין צעירים לימים, שאל אותו מהרצ״ה: מהיכן לקח מחותני שתי נשמות יקרות כאלה לשני בניו, שהמה נשמות בלא גופים.

הבני יששכר רצה מאד להשיא את בניו בגיל מקודם מאד, כשהי׳ ר׳ דוד בן שמונה שנים אמר פ״א אביו הלא בפסוק נאמר מצא אשה מצא טוב, ולכאו׳ איזה מציאה שייך בזה, וע״כ החליט בדעתו לעשות אופן של מציאה, כי מי שיבוא עכשיו עם קוויטל אצלו, ויהי׳ לו בת הוגנת, יקחנה לבנו, יהי׳ מי שיהי׳, והגיע אז אליו עם פיתקא איש נגיד אחדסוחר יינות ושמו ר׳ ישעי׳ הירץ שהי׳ גר בטורקא, ושאלו הבנ״י אם יש לו בת, וכאשר ענה שיש לו בת צעירה מאד, אמר לו שברצונו להשתדך עמו, כמובן שהנגיד הסכים להשידוך וגמרו את השידוך בקנין גמור, כשהי׳ בן י״ב שנה והכלה היתה בת י״ג היו הנישואין, הבני״ש הי׳ המסדר קידושין, לפני החופה אמר הבני״ש לבנו שחכז״ל אמרו שאסור לקדש אשה עד שיראנה, וע״כ ילך לראותה, ענה ר׳ דוד׳ל שטעם התקנה הוא רק שמא ימצא בה אח״כ דבר מגונה, אבל מכיון שאני בטוח שלא אסתכל בה מעולם, א״כ אין מן הצורך לראותה...., ולפי נוסח מקובלת זו שהחתונה הי׳ כשהוא הי׳ בן י״ב שנה, נמצא שהלך שנה תמימה בטלית בלי תפילין, אולם לפי נוסחא אחרת החתונה הי׳ כשהי׳ כבר י״ד שנה, אחר חתונתי שב אצל אביו כפי שהתנה אבין קודם החתונה.

ארבעה בנים היי להבני יששכר, הבכור רבי משולם זושא שנפטר בחייו ל"ע, הגה"ק ר' אלעזר לאנצעטער, רבי שמואל, ור' דוד, כשנפטר אביו הבני יששכר כבר הי' ר' אלעזר בלאנצוט, ולא רצה לבוא למלאות מקומו של אביו בדינוב, וע"כ הגיע הכסא לבנו ר' שמואל, אבל הוא ויתר את זה להרה"ק ר' דוד באמרו דרך צחות: שהוא בטלן וע"כ צריכים ליתן לו הרבנות, ואילו הוא יפתח לו בית מזיגה ליין, וכך עלה ונתעלה לכהן כרב בעיר דינוב למלאות מקומו של אביו, ועל שם העיר הזאת נקרא בישראל הרה"ק ר' דוד מדינוב, עד מהרה התדקבו בו חלק גדול מבני עליה שהסתופפו אצל אביו בראותם בו איש אשר רוח בו, אשר ראוי להנהיג עדה בישראל להורות את בני ישראל את הדרך אשר ילכון.

כל ימיו היי חלוש מאד אבל בשנתו האחרונה נפל למשכב, בשנה זו נפגש עם הרה״ק משינאווא אמר לו בדרך צחות הייתי בקרעטשמע זו, ושתיתי שם קצת, ואח״ב הלכתי משם ונכנסתי לקרעטשמע אחר עד בדרך צחות הייתי בקרעטשמע זו, ושתיתי שם קצת, ואח״ב הלכתי משם ונכנסתי לקרעטשמע אחר עד שבא אחד ואמר לי: ״עטשמע״ [״לאמיר גיין״בלשון פוליש] כשיצא הגה״ק משינאווא אמר שרמז לו על הסתלקותו, וביום י״ט אדר תרל״ד יצתה נשמתו בקדושה ובטהרה, בשעה זו התחיל הרה״ק מראזוואדאוו זי״ע בעירו לנגן אשת חיל בניגון דינוב, ואף שלא ידעו שם עדיין מפטירתו, ואח״כ בא הידיעה על הסתלקותו.

## עבודתו בק'

עבד את בוראו בכל כחו ובכל נפשו במסירות נפש, ממש כאחד משרפי מעלה, אף כי הי' קצת שונה מאביו כגון תפלתו היתה בנחת, לעומת תפלתו של אביו הבני יששכר שהי' בהתלהבות גדולה, פעם אחת אכל ביום, וזה הי' רק תפוח אדמה צלויה וכוס קטן של יי"ש, והרבה פעמים גם את זו

הרחיק, והיתה הסדר שבכל יום הביאו אחד מבניו הק', ובכל יום ערך שולחנו הטהור והי׳ אומר דברי תורה בכל פעם, אחר פטירתו כאשר בנו הגה"ק ר׳ ישעי׳ הירץ זי"ע מילא את מקומו, נסע להגה"ק מצאנז זי"ע וביקש ממנו שילמוד אותו הענין של "ליינען קוויטלעך", התחיל הרה"ק מצאנז לשאול אותו האם יודע מדריגה פלוני של אביו, ענה שאינו יודע, שאל על מדריגה יודע מדריגה פלוני של אביו, ענה שאינו יודע, שאל על מדריגה



אחרת שוב ענה שאינו יודע, עד שאמר לו ר' ישעי' הירץ שאינו יודע מאביו רק את זאת שישב לפניו בכל פעם בעת שאכל, אמר הגה"ק מצאנז "א"כ אין כבודו צריך לדידי, כבר יכול הוא לקבל פתקאות", גם בלילה אכל מעט מעט מידי דמיזן, ואח"כ לא היו יכולים ליכנס אליו לחדרו, והוא הי' יושב סגור ומסוגר לעבוד את עבודתו.

## צדיק גוזר

הי׳ מפורסם לבעל מופת, פ״א אמר הרה״ק מצאנז ״עס זיצט א דאר איד'ל אין דינוב און איז בונה עולמות ומחריבן", הרבה סיפורים ידועים ממנו על גודל כח קדושתו בענינים למעלה משכל אנוש, בפרט כשהי׳ נוגע לעזור אדם מישראל אז ראו ששינה ממש סדרי בראשית, פ״א בא לפניו איש אחד בבקשה שצריך לשלוח עצים לדאנציג על פני המים, וע"כ הוא מבקש שהרבי יתפלל על גשמים הרבה כדי שיגדלו המים ויוכל לשלחו, כאשר יצא האיש נכנס איש אחר שהי׳ לו שדה, והזכיר את עצמו לפניו שיתפלל שלא ירד גשמים כדי שיוכלו לקצור התבואה, וישב אז לפניו אחד מחתניו, אמר לו הרה"ק מדינוב מי שיש לו חתן נבון הי' יכול לייעצו האיך יכולים למלאות שני הבקשות, אחד שואל שירד גשם כדי שיגברו המים שיוכל לשלוח העצים והשני מבקש למנוע הגשם, אבל האמת הוא שיש מציאות לקיים בקשת שניהם, נתפלל לה' שיתקיים הפסוק עינות ותהומות יוצאים בבקעה ובהר, ויגברו המים בנהרות מבלי שילך גשם על פני הארץ, ולפלא שכן הי׳.

באותו הימים הי׳ קשה מאוד אצל צעירי ישראל ענין התיצבות לצבא המדינה, והרבה דפקו על דלתיו שיתפלל עבורם שינצלו, פ״א בא לפניו אחד בנידון זה העביר מטפחתו על ידו ואמר לו: הא שבור לגמרי, וכאשר בא האיש לבדיקות אצל הרופא הצבא, שיחררהו תיכף באמרו שידו שבור לגמרי, שוב פ״א בא אליו אחד באותו בקשה, התחיל הרה״ק מדינוב לקרותו ״צדוק״ אף ששמו לא הי׳ צדוק, וקרא לו כן במשך שנה ולא הבינו כוונתו, כשהגיע עתו להתייצב, אמרו לו שמשחררים אותו בגלל שהוא שמן מאד [צו דיק] ואז הבינו מה שפעל בקראו אותו ״צדוק״.

פ״א באו להזכיר לפניו שהרופאים כבר ייאשו אותו, נענה ואמר: הלא אמרו חכז״ל לאחר יאוש קנה... ועד למחרת היום עמד החולה ממיטתו בריא ושלום.

## בשפתי צדיקים

הרבה לנסוע להרבה צדיקי דורו, וכלם רוממו ושבחו גודל קדושתו, הרבה פעמים היי נוסע להרה"ק השר שלום מבעלז זי"ע, בכל פעם כשבא לבעלז כבדוהו עד מאד, פ"א אמר הרה"ק מבעלז להרבנית שתכין סעודה חשובה כי יש אצלו אורח חשוב והוא הרב מדינוב, שאלו הרבנית, הלא הרבה אנשים חשובים ורביים באים לכאן, ומה זה העסק זה דווקא עמו, ענה לו השר שלום: רבי"ס ישנם הרבה, אבל ערליכע אידן אינם בנמצא הרבה, פ"א אמר השר שלום כאשר הראה עליו: "אם מניחים בן כזה יכולים לישן במנוחה בקבר", גם נסע לקבל את פני הרה"ק מריזשין זי"ע, מסופר שבפעם ראשונה שהיי אצלו כבר הי' הרה"ק מריזשין סגי נהור, כשאחז את ידיו אמר

לו תיכף אתם בנו של הצדיק מדינוב, רצוני לדבר עמכם ביחידות, ואחר כשפנה הקהל ללכת ישבו שני הצדיקים והמתיקו סוד במשך שעה ארוכה, כבר הביאנו למעלה שהי׳ בימי אברכותו אצל הרה"ק מהרצ"ה מזידיטשוב זי"ע ומה שאמר אז, מסופר כשהי' אז שם עשן הרה"ק מדינוב עם לילקע, ונכנס הרה"ק מהרצ"ה ואמר שהוא מרגיש ריח של קטורת, ורוצה לדעת מי זה המעשן, כאשר ברח הרה״ק מטאלנע זי״ע לגאליציע, ובאו כל הצדיקים לקבל פניו, גם הרה״ק מדינוב הי׳ ביניהם, אבל לא אמר לו מי הוא, שאל אותו הרה"ק מטאלנא מי אתם האם אתם "גוטער איד, ענה "איך וויל זיין א גוטער איד", שאו אותו שוב "הלא רואים על פניכם גדולות מי אתם", ענה לו הנני בנו של הבני יששכר, ידידות גדולה שררה בינו ובין הרה"ק מצאנז והרבה ביקרו אחד אצל השני, פ"א הגיע לצאנז וביקש לסגור הדלת ואת החלונות ולילך לישון, באמצע הלילה בא הרה"ק מצאנז ודפק על החלון, שאל אותו מהיכן ידע שהוא נמצא בצאנז ענה הגה"ק מצאנז: "אז מיין גוטער פריינד איז דא אין שטאט זאל איך נישט וויסן״, פ״א באו אצל הרה״ק מצאנז אנשים מחסידיו של הרה"ק מדינוב, לא רצה לקבלם וצוה עליהם שיסעו הלאה לדינוב כי "הוא צדיק הדור", פ"א אמר "אין דינוב קען מען שעפן יראת שמים מיט עמערס.".

## מורשתו הרוחנית

כאמור למעלה הרבה לומר הרבה דברי תורה כל יום בכל פעם כשסעד, והסיבה שלא נשארו לדורות רק מעט מן המעט, כי הי׳ לו איש חסיד שהי׳ גר בכפר סמוך לדינוב שהי׳ רושם את דברי תורתו, וכבר הי' אצלו הרבה כרכים מדברי תורתו, פ"א בא הרה״ק מדינוב לבקרו, וניגש אל ארון הספרים שלו והוציא ספר אחד, ראה שזה כתב יד מדברי תורתו, הוציא עוד ספר ועוד ספר וכולם היו מכתב יד מתורתו, שאל את החסיד מהיכן אתה יודע שזה הי' כוונתי, וכאשר שמע החסיד דברים אלו אמר בלבו אם לא כוונתי לדעתו ואין זה דברי תורתו, א"כ למה טרחתי כל הטירחא ומה לי הספרים הללו, ונכנס לבית המבשלות וזרק כל הספרים להאש הבוער שם, קודם פטירתו שאל הרה"ק מדינוב: "איז עפעס דא פון מיר" ואז מיהרו וליקטו מדברי תורתו כל אחד מה שזכר ומזה נתהווה הספר "צמח דוד". – ועיין בדברי יואל שמביא רביה"ק ז"ל דבר נפלא ממנו דידוע מה דאיתא בספר ראש דוד להרחיד"א זלה"ה (פ׳ קדושים ובפ׳ ברכה) שהביא פלוגתת הקדמונים בענין אם אדם מחזיק לומד תורה והלומד תורה אינו לומד תורה לשמה אי המחזיק מקבל תורה לשמה דהא הוא נתן את כספו על מנת שהלומד תורה ילמוד תורה לשמה, דיש מהראשונים דס״ל שאין הכי נמי המחזיק מקבל שכר כהחזקת תורה לשמה דהרי כוונתו הי' על תורה לשמה, ומוהר"ש פרימו חולק על דבריהם, יעיי"ש שמכריע לכאן ולכאן, ובספה"ק צמח דוד להרה"ק מוה"ר דוד מדינוב זי"ע כתב שיש לצדד עוד סברה להקל, דגם הת"ח עצמו אף אם עוסק שלא לשמה, זוכה ע"י המחזיק לשכר תורה לשמה, דהרי המחזיק יש לו שכר תורה לשמה לשיטת הראשונים ז"ל והרי הת"ח הוא המביאו לזה ע"י גרמה דילי", לכן זוכה גם הוא בשכר תורה לשמה ע"י המחזיקו, עכדה"ק.





## לקט אמרי קודש מפי צדיקי וקדושי עליון, בגודל קדושת הימים הבעל"ט וסגולתו

הגיד כ"ק הרבי ר' יצחק זצלה"ה מווראקא שי"א י"ב י"ג באדר שלשה ימים אלו הם דוגמת שלשת ימי הגבלה למתן תורה כן לפורים דהדר קבלוהו בימי אחשורוש.

(שם משמואל תצוה)

بهمو

ומי שיודע ומבין בוודאי יודע שתיקון ועבודה של שבת פר' זכור הוא תיקון של יוה"כ וצריך להתעורר עצמו בעבודה ובתשובה גדולה באותה שבת ולא כמו שאומר אדם שדביקות קל הוא לעשות זה בוודאי אינו רק שצריך למסור נפשו ולקרוע את גידיו ואבריו בדכיותא דגרמי כולי האי (תולדות אהרן) ואולי.

בשבת שלפני פורים נפתח תמיד האור הזה להופיע עד י"ד וט"ו שהם ימי משתה ושמחה ובהם קורין את המגילה.

(עבודת ישראל)

בפר' זכור ופורים שהוא הזמן דמחיית עמלק להיות אל אחר אסתרס ולא עביד פירין (עי' זוה"ק) אז הזמן לפעול בקדושה לזרע יעקב הולדת פירין בנים חיים וקיימים לעד.

(דברי סופרים מהרה"ק ר' צדוק מלובלין)

פר' זכור למחות עמלק שלו כי מי שיש בו מדה גרועה לאות או כעס זה חלק עמלק כשיתגבר על המדה להפכה לטוב מחה עמלק שלו רק קשה מאוד שיזכה לתקן ולהשיג נשמתו אחר שזכינו לקרות פר' מחיית עמלק תורה הק' מסייע לנו (שפתי צדיק) למוחקו.

שבת פר' זכור הוא זמן המסוגל לעקרות שיפקדו בזרעא (תורת אבות) חייא וקיימא.

אמרו בגמרא שברא הקב"ה הרפואה קודם למכה וי"ל שזה רומז על קדימת שבת זכור לפורים שקדושת השבת היא קדימת הרפואה להמכה שע"י זה יוכלו נפשות ישראל (תורת אמת) להכניעו בפועל בפורים שאחר השבת.

כתב זאת זכרון בספר וגו' פי' ע"י מה שנכתב בספר ע"י זה נמחה זכר עמלק כל מה שהספר נכתב יותר דהיינו תורה

שבע"פ אזו יותר נמחה זכר עמלק כל איש ישראל כל מה שהוא עושה צריך לראות שבזו העשיה יתמחה הזכר של

## שבת זכור - ימי הפורים

עמלק וכאשר יהיה נזהר בזה כל בר ישראל אזי בטוח אני (בית אהרן) אשר חוש מהר יהיו פטורים מכל הצרות.

תמחה את זכר עמלק מתחת השמים לא תשכח פי' כי השכחה נמשך מקליפת עמלק שהוא משורש הדעת שבקליפה הפוגם את דעת התורה אבל כאשר תמחה את זכר עמלק מתחת השמים אז לא תשכח את התורה.

(ארון עדות)

הנה המחשבה והדבור אפשר לנו לקיים במחיית עמלק, אבל המעשה האיך אנו יכולים לקיים, אבל כשאנחנו מקיימין במחשבה ודבור והבטחון בה' אשר יחיש פדותינו ונקיימם בפועל הנה הוה כאלו קיימנו בפועל. (בני יששכר)

הימים האלה נזכרים ונעשים בכל דור ודור משפחה ומדינה לעשות לעצמו הכנה טובה ושלימה למחות זכר עמלק.

(מאיר עיני חכמים)

بحح

בפורים מתגלה מדת מטה כלפי חסד, שאפילו מי שאין לו דעת מכניסים אותו בעל כרחו לתוך החסדים ענני באמת ס'גייט אזויניע ליכטיגע טעג צריך להתפלל לה' שיהא במעט אמת, כי אחר כך הלא מתבלבלים אבל מקודם הרי אפשר להתפלל שיהא במעט אמת, כי בפורים כל הפושט יד נותנים לו, אך כמו שיש ילד שנותנים לו צעצוע כל שהוא והוא מתפתה בזה וליותר גדול נותנים לו מיני מתיקה וכו' כמו כן יש מי שונתנין לו רוחניות גם כן מ'שטאפט איהם מיט (בית אברהם) מדרגות, ובתוכו כלול שקר.

بحح

שמעתי בשם הרב ר' יוסף דוד בן לאותו צדיק ר' הירש ליב מאליק, שפעם אחת היה בימי הפורים אצל הרב הקדוש מו"ה אברהם יהושע העשיל האפטא, ואמר ר' יוסף דוד להרה"ק, הושיעה אדוני היום לתשובה שלימה, כי ביום הזה כל הפושט יד נותנין לו, והרה"ק נענע לו בראשו.

(אילה שלוחה)

بحح

אאמו״ר זצוקל״ל אמר, שכפי התענוג והחיות של כל אחד שמקבל בפורים כך הוא בליל שמורים, וכפי שהוא בליל שמורים כך הוא ביום הכפורים, כל אחד לפי מדריגתו (בית אהרן)

בפורים יכולים לבוא לשמירת הברית ע"י שמירת הברית יכולין לבוא לשמחה כמ"ש רבי נטע נטיעה בפורים ומסקינן נטיעה של שמחה שיהי' אדם שמח בתורה ובמצות ונטיעה זו (חידושי הרי"ם)
היא בפורים.

### بهحو

כמו ביוהכ״פ עיצומו של יום מכפר כן ימי הפורים עיצומו של יום עושה מחיית עמלק, רק האדם צריך שיזכור שהיום יום הכיפורים וכן שהיום פורים.

## بحح

הנה בפורים נמצא סגולת פקודת ישועה בזרע של קיימא, כי תיבת פורים יורה על פריה ורביה, ובגמרא מצינו על פורים בלשון פוריא, שבוודאי מורה על זה. (תורת אמת)

## بحح

ימי הפורים האלה הם המעמידים את רגליהם של ישראל שלא יתמוטטו ח"ו בגלות. (שם משמואל)

## بصحب

מבואר בספה"ק שבפורים הוא גמר חותם לטובה כטעם ונכתב ונחתם בטבעת המלך. (עטרת ישועה)

### بحم

והימים האלה נזכרים ונעשים כי ימים האלה יש להם סגולה תיכף שמזכירים דבר טוב על ישראל תיכף נעשה כך וזה נזכרים ונעשים.

(תורת חיים)

## بهحو

והימים האלה נזכרים ונעשים, שבימים האלו אגו נזכרים לפניו ית' לטוב, ונעשים כל משאלותינו. (תורת אמת)

### بحح

בשם הרה"ק מברדיטשוב כי בנס פורים הראה הקב"ה שאפי אחרי שהגזר דין נכתב ונחתם, מכל מקום על ידי תפלות ותחנונים ותשובה יכולים ישראל לפתוח כל השערים, על ידי תפלותיהם הם יכולים לבקוע את כל השערים, ואפי מחיצה של ברזל אינה מפסקת בין ישראל לאביהם שבשמים.

### بهجو

תשועתם היית לנצח כי ימי הפורים האלה לא יעברו לעולם ונזכרים ונעשי' ממש בכל דור ודור כמבואר בשם אא"ז זלה"ה, ותקותם בכל דור ודור ע"ד מלחמה לה' בעמלק מדור דור להודיע דכל קויך לא יבושו כל היינו כמו כל שהוא ר"ל אף שהם מקוים מעט לא יבושו לנצח.

## (דגל מחנה אפרים)

## ڥح

ועל כן לא נזכר כלל בכל מגילת אסתר שום שמות משמות דהוי' ואלקים ואדני, מפני שאז היה ההתלבשות בתכלית ההסתר, בלבוש שק היותר גס מכל הלבושים וכו', ולכן נקרא אסתר אסתיר פני וכו' כידוע, משא"כ בנביאות הנביאים אחרונים, ואמנם בזאת מעלת מגילת אסתר גדולה מהם, עד שהיא במדרגה אחת עם התורה שבכתב עד שלא

תתבטל לעולם, וכמ"ש ימי הפורים האלה לא יעברו וכו' והוא מטעם הנ"ל מפני שעוצם תגבורת רשפי האהבה בתנוגים, יותר הוא בהיות היחוד בהתלבשות לבושים זרים כל כך, שהרי מזה ניכר ונראה שיש ביחוד זה אור אהבה נפלאה שאין כמוה בכל בחינת העליות שבעולם וכו'.

(אור תורה)

### بهمي

ומעתה יתלהב לב האדם בקראו המגילה ויכוין בקראו ובשמעו המגילה שמעתה מקבל עול תורתו ומצותיו כמאמר חז"ל קיימו מה שקבלו כבר וכפי אשר ביארנו לכן יכין א"ע מה החלף ועבר אין, ומעתה הוא מקבל עליו עול תורתו ומצותיו ית"ש לכן אמר בזוה"ק יום כפורים שהוא כמו פורים כלומר שהארת יו"כ הוא כפורים עבור שביו"כ מה שחלף ועבר אין מעתה הוא מטוהר וחשבנא מכאן ולהלאה.

(קדושת לוי)

## بهجو

ע"י המגילה יוכלו להמשיך ישועות הנצרכות ונ"ל כי מגל"ה גי' מזל"א שיוכלו להמשיך על ידה בני חיי וזוני כשאחז"ל בני חיי ומזוני במזלא תליא מילתא. (שער יששבר)

## بحح

ומעתה יתלהב אדם במצות משלוח מנות בראותו שאיש הישראלי יש לו כח לבטל גזירות הבורא ית' ואם יחשוב האדם שמעשה ידיו עישין כל כך פעולה למעלה אז יתלהב לעבודתו ולעשות הכל נחת רוח ליוצרו ולא לשם פנייה אחרת והאל יעשה עמנו נסים ונפלאות לטובה אותו ויקוים בנו ויהפוך ה' אלהיך לך את הקללה לברכה והפכתי אבלם לששון ונחמתים ושמחתים מיגונם א"ס. (קדושת לוי)

## بهحو

עתה בפורים בעת רצון נתגלה אהבתו בעולמות שלמטה בלתי מסכים ולבושין, ולזה אנו עושין בדוגמא משלוח מנות איש לרעהו בכדי שיתעורר עלינו הדוגמא דלעילא, שיתגלה לנו אורות עליונים מאיש זה הקב"ה (סוטה מב:) לרעהו זה כנסת ישראל, הגשמי והרוחני בלתי שום מסך המבדיל, ולזה נכון שיתן משלוח מנות איש לרעהו דייקא מיד ליד ולא ע"י שליח, שיתעורר דוגמא דלעילא ג"ב, וע"כ נכון מאוד שכל אחד יבקש מאת השי"ת ב"ה בעת עשיית המצות הללו משלוח מנות ומתנות לאביונים וקריאת המגילה וסעודת פורים, שיעורר השי"ת ב"ה עלינו דגמתם למעלה בדביקות השי"ת ב"ה דביקות הרוחניות, והיה נועם ה' אלהינו עלינו ונכון מאד להרהר בתשובה בלב נשבר ובשמחת לבב כדי שנזכה להמשיך עלינו אורות הרוחניים והנרמזים במצות אלו.

### بصح

סיפר (הרה"ק מוה"ק יהודה זצ"ל בעהמ"ח ס' שו"ת קול אריה בכל פעם בפורים) שהרבי ר' הירש כהן מרימאנאב זי"ע נשק המשלוח מנות. (תולדות קול אריה)



# שיחות קודש שנשמעו מפי כ"ק מרן רבינו הגה"ק שליט"א

פנימי — קי בלתי מוגה

יום ג' פרשת וארא תש"ע לפ"ק

# ביקור אצל כ"ק אדמו"ר מסקולען שליט"א פאלם ספרינגם יע"א

רכינו הציג לפניו את כנו הגה"צ רכי חיים צכי טייטלכוים שליט"א אכ"ר סיגוט וומסכ"ג

ואת ראשי הקהילה מקרית יואל יע״א שנתלוו אליו ה״ה הרכני הנגיד הנכבד מוה״ר אברהם ווידער הי״ו הארמו״ר מסקולען: יא איך קען איהם זייער גומ.

וכן את הרבני הנגיד הנכבד מוה"ר מאיר הירש הי"ו

האדמו"ר מסקולען: ר' אבא'ם זוהן (ה"ה הרה"ח הישיש ר' אבא הירש ו"ל).

א' מבניו: ער איז געווען אונזער מלמד אלם קינד (הרה״ה ר׳ מבגיו: ער איז געווען אונזער מלמד במוסדותינו הק בוויליאמסבורג אבא ז״ל שימש רבות בשנים כמלמד במוסדותינו הק בוויליאמסבורג ובבארא פארק).

האדמו"ר מסקולען: יא.

אז יעצמ וארא איז ערב פסח.

רבינו: ווי אזוי שפירם זיך דער סקולענער רבי? האדמו"ר מסקולען: ברוך השם, ס'קען בעסער זיין.

רבינו: אז מיקוממ דא אהער דארף מען זיך גומ פילן. הארמו"ר מסקולען: מיאיז נאך גאנץ שווער...

והזכיר האדמו״ר מסקולען מגדולת פרשיות אלו של יציאת

רבינו: מ'זאגם נאך פונעם רביץ פון לובלין, אז פרשת בא איז אזוי ווי די ערשמע מעג פון פסח, בשלח איז די צוויימע מעג (שביעי ואחרון של פסח), און יתרו איז שבועות. מימש מעג (שביעי ואחרון של פסח), און יתרו איז שבועות.

דעו

דער עטרת צבי פון זידיטשויב האט געזאגט, וארא איז ראשי תיבות א'ני ר'אשון ו'אני א'הרון.

א' מכניו: אז ס'איז ערב פסח, האט מען דאך דעמאלטס א' מכניו: אז ס'איז ערב פסח, האט מען מצות, און מצות איז א מיכלא דאסוותא.

רבינו: יא, א רפואה.

דער תרגום יונתן זאגט דאך (שמות ים, כ' עה"פ ואשא אתכם על כנפי נשרים) אז ערב פסח איז מען געגאנגען מיט די ענני כבוד צום מקום המקדש, און דאם וואם ס'שטיים 'והבאתי אתכם אל הארץ' ברענגט אראפ דער מאטע ז"ל (ברך משה פ'וארא) אז ס'מיינט דעם תרגום יונתן.

דער בעלזער רב (הגה"ק מהר"ד ז"ל) מיימש מיט דעם אין פרשת בלק (במדבר כג, כב) קל מוציאם ממצרים כתועפת ראם לו, זאגט רש"י כתועפת ראם, מלשון ועוף יעופף, אז עם מיינט פליהען. ווייל בלק האט געזאגט הנה עם יצא ממצרים, זיי זענען פון זיך אליינס ארוים פון מצרים, האט

הפרשיות, בא, [הוא ימים הראשונים של פסה], בשלח, [הוא ימים האחרונים ז' וח' של פסח], יתרו [מתן תורה, הוא שבועות], משפטים [הוא ראש השנה ויום הכיפורים ימי המשפט], תרומה [הוא רמז לסוכות שהוא אהל המשכן, סוכת דירת עראי], תצוה [חנוכה, שמן זית זדן, תשא [פורים, וכמו שאמרו חז"ל במגילה (יג:) הקדמתי שקליכם לקליו של המן], עכדה"ק.

דהנה באוה"ח הק' דקדק הלא דברי אל עליון דברו טהור, ולא מצינו שכן היה, כי יוצאי מצרים נפלו פגריהם במדבר ולא נכנסו לארץ, אמנם על פי התרגום יונתן הנ"ל כתב מרן רבינו ז"ל בברך משה לתרץ שעל דבר זה רמז הכתוב והבאתי אתכם אל הארץ, שיביאם אל הארץ בליל פסח על ידי הענים, עיי"ש עוד.

כ"כ כס" חיים ושלום מהגה"ק ממונקאטש ז"ל (פּ ויצא), וז"ל: נודע ומקובל כשם רבינו הקדוש החוזה מלובלין זי"ע שאמר ברמז על

יול התאחדותינן שע"י התאחדות האברכים דיסאטמאר בני ברק

ער געזאגם קל מוציאם ממצרים, זיי זענען נישם אליינם ארוים געגאנגען, והראיה כתועפת ראם לו מלשון ועוף יעופף, אז מ'איז געפלויגן מים די ענני הכבוד, דאם איז א מימן אז מ'איז נעפלויגן מים די ענני הכבוד, דאם איז א מימן אז מ'איז נישם קיין נאמורליכע זאך, נאר קל מוציאם ממצרים (מרן רבינו ז"ל מביא דבר זה בספרו הק' ברך משה ומציין ששמעו מפי גיסו הגה"צ רבי יוחנן האבדק"ק מוושאי ז"ל הי"ד, בשם זקינו הגה"ק מהרי"ד מבעלוא ז"ל).

**האדמו״ר מסקולען:** ס׳איז דאך דא ארבע לשונות של גאולה.

רבינו: אין חתם סופר (פ' שלח עמ' ע"ד) איז דא א מורא'דיג ווארם, ער זאגם אויף רש"י וואס זאגם אז די ד' כנפות פון ציצית איז אקעגן די ד' לשונות של גאולה, דריי כנפות איז פסול, פינעף איז אויך פסול, וואס איז דער מעם, ווייל דער פערמע לשון איז ולקחתי, און די פינעפמע איז והבאתי, זאגם ער אזוי, ווער ס'האם פיר כנפות ווייזם ער אז פון די לשונות של גאולה איז די חשוב'סמע 'ולקחתי אתכם לי לעם', ווער ס'האם פינעף ווייזם אז ביי איהם איז די עיקר אז דער עיקר איז והוצאתי והצלתי וגאלתי, און נישם קבלת התורה, וועגן דעם פיר כנפות איז חייב בציצית, צו ווייזן אז דער עיקר איז קבלת התורה, און נישם די גאולה פון מצרים אליינם, און נישם די והבאתי.

האדמו"ר מסקולען: דער בעל הטורים זאגט די וואך אז די ד' לשונות זענען אקעגן די פיר גלות'ן, און די פערטע איז די ד' לשונות זענען אקעגן די פיר גלות'ן, און די פערטע איז גלות אדום, און אויף דעם שטייט ולקחתי, ווייל די שווערסטע גלות איז ביי זיי, ביי די פריערדיגע שטייט נישט ולקחתי, נאר ביי אדום, ווייל מ'וועט זיך דארפן אנכאפן מ'זאל נישט אוועק פאלן, און וועגן דעם שטייט שוין ולקחתי דא ביי מצרים, ווייל אין יציאת מצרים איז שוין נכלל געווארן די גאולה העתידה, און די גאולה העתידה וועט זיין די השלמה פון יציאת מצרים.

רבינו: אלע גלות׳ן און אלע גאולות זענען תלוי אין מצרים.

האדמו"ר מסקולען: דער בעל המורים זאגמ אין פרשת בא, ליל שמורים הוא לה' להוציאם מארץ מצרים הוא הלילה הזה לה' שמורים לכל בני ישראל לדורותם, אין דעם פסוק אליין שמיים צוויי מאל שמורים, ליל שמורים הוא לה' און שמורים לכל בני ישראל לדורותם, זאגמ ער אז די נאכם און שמורים לכל בני ישראל לדורותם, זאגמ ער אז די נאכם

פון פסח איז צומיילט געווארן אין צוויי נעכט, צו די גאולת מצרים מצרים און צו די גאולה העתידה, ווייל אין גאולת מצרים איז נכלל די גאולה העתידה.

רבינו: מ'אר דכלה, ער מיושש אוים א מדרש מורא'דיג ווארם אין אגרא דכלה, ער מיישש אוים א מדרש (אסת"ר מ, כ) ווען מ'האם אויםפלאנירם ביי המן אין שטוב וואם מ'זאל מוהן מים מרדכי, האבן זיי געטראכם, זאל מען איהם אריינווארפן אין פייער, קען נישם זיין, ווייל אידן זענען שוין ניצול געווארן פון פייער, זאל מען איהם אריינווארפן אין וואסער, זענען זיי שוין געראמעוועם געווארן ווען מ'איז ארוים פון מצרים, אזוי רעכנם אוים דער מדרש אלע זאכן וואם מ'איז שוין ניצול געווארן, נאר מ'זועם מאכן א נייע זאך די תליה, וואם אזא גזירה האם נאך קיינער נישם געהאם, דאם איז זייער א גוטר פלאן.

פרעגם ער א שמארקע קשיא, דער באשעפער וואם האם געקענם מציל זיין פון געקענם מציל זיין פון וואסער, וועם דען נישם קענען מציל זיין פון די תליה? זענען דען זיי געווען אזעלכע מפשים? נאר זאגם דער אגרא דכלה אז מיוויל ממשיך זיין א ישועה דארף מען פארציילן א מעשה פון די ישועה, <sup>4</sup> אויב מיוועם מאכן א

וז"ל המדרש (שם): אמרה לו אשתו אדם זה שאתה שואל עליו אם מזרע היהודים הוא לא תוכל לו אם לא תבא עליו בחכמה במה שלא ניסה אחד מבני אומתו שאם תפילו לכבשן האש כבר הוצלו העניה וחביריו ואם לגוב אריות כבר עלה דניאל מתוכו ואם תאסרהו בבית האסורים כבר יצא יוסף מתוכו ואם במולי תסיק תחתיו כבר התחנן מנשה ונעתר לו הקב"ה ונפק מיניה ואם במדברא תגלוניה כבר פרו ורבו אבותיו במדבר וכמה נסיונות נתנסו ובכולן עמדו וניצלו ואם עיניו תעוור הרי שמשון דקטל כמה וכמה נפשתא מפלשתאי כד עויר אלא צלוב יתיה על צליבא דלא אשכחינן חד מן עמוי דאשתזיב מניה מיד צייטב הדבר לפני המן ויעש העץ, עכ"ד המדרש.

מענין סגולת הסיפורי נפלאות שככוחם לעורר דבר ישועה ורחמים, מן הראוי להעתיק מה שסיפר הגה"צ ר' שלמה זלמן פרידמאן זצ"ל האבד"ק ראחוב, שבשנת תשי"ט שהה מרן רבינו ז"ל בעיר שולס יצ"ו במדינת שווייץ, ולא היה שם מקוה במקומו, והוכרח ביום עש"ק לנסוע דרך ארוכה למקוה לטובול לכבוד שבת, ויהי כאשר הגיעו להמקוה היה כבר מאוחר מאוד, וגם אחרי אשר גמר רבינו עבודתו הק" בטבילה במקוה נתעכב שם עוד זמן רב עם איש אחד שהי צריך להזכיר לרבינו ענו נחוץ, ובין כך ובין כך נעשה השעה מאוחרת סמוך לכניסת השבת ממש, וכאשר נכנס רבינו להאויטא התחיל לספר עובדות מאבותיו הק" שהי להם קפיצת הדרך.

גזירה אז מזועם מרדכי הרג'ענען דורך אריינווארפן אין פייער, וועם ער פארציילן די מעשה פון אברהם אבינו און חנניה מישאל און עזריה וואם זענען ניצול געווארן, במילא וועם ער ניצול ווערן, וועם מען אויף איהם גוזר זיין א גזירה פון וואסער, וועם ער פארציילן א מעשה פון א ישועה פון וואסער, און ער וועם ניצול ווערן, וועגן דעם וועלן מיר אויסטראכטן א זאך וואם איז נאך קיינמאל נישם געווען, וועם ער נישם האבן וואם צו דערציילן, וועם ער נישם קענען ניצול ווערן – אזוי זאגם דער אגרא דכלה – און וואם איז די עצה – זאגם ער – מ'זאל פארציילן סיפור יציאת מצרים וואם איז א סגולה אויף אלעמען, אז מ'זועם דאם דערמאנען וועם מען ניצול ווערן.

הגה"צ ר' נעקב אלי אונסדארפער שליט"א רב ור"מ דקהל ראשית חכמה במאנטריאל (מחותנו של כ"ק האדמו"ר מסקולען): כ'האב געזעהן מיט דעם טייטשן וואס מ'זאגט (בנוסח הסליחות) מי שענה לכל הצדיקים והחסידים הוא יעננו, דערמאנט מען דאך שוין אלע צדיקים, פארוואס דערמאנט מען עקסטער יוסף מבית האסורים, און חנניה מישאל ועזריה מכבשן האש, נאר מ'זויל יעדער ישועה

תחילה סיפר מק"ז מרן הישמח משה ז"ל שהיה לו מנהג שלא לצאת לדרך בער"ש אחר חצות, פע"א הזדמן לו להשתתף בברי"מ כיום ו־
ערש"ק, ועפ"י סיבה נתאחרה הברי"מ, והיתה השעה מאוחרת ודאג מאוד שרצה להגיע לביתו לעוד קודם חצות, והי אז כבר קרוב לחצות היום, ושם לדרך פעמיו, ולפתע ראה שמישהו אחז ברסן הסוסים וצועק ערב שבת, ומיד קפצה לו הארץ והגיעו לאוהעל בעוד היום גדול.

ושוב הי מעשה כעין זה אצל ק"ז מרן הייטב לב ז"ל שקפצה לו הארץ, שפע"א נסע מרן הייטב לב עם אחיו הגה"ק רבי שמואל מגארליץ ז"ל להרה"ק השר שלו מבעלוא ז"ל להסתופף בצילו בשב"ק, ובעת שנכנסו אל הרה"ק ליתן לו שלום החזיר להם שלום, ולחש איזה דבר באזני משמשו, וכן לאחר השבת כשנכנסו לקבל ברכת פרידה מהרה"ק שוב לחש איזה דבר באזני משמשו, ויהי בעיניהם לפלא. ויהי כאשר שמו לדרך פעמיהם, קיבל מרן הייטב לב מכה ברגלו, והוכרחו לחזור לבעלוא, ונשארו שם לשבות גם השבת השניה בצל הקודש, וכאשר לבעלוא, ונשארו שם לשבות גם השבת השניה בצל הקודש, וכאשר מגארליץ נפשו איוותה לדעת מהו פשר הלחישות, והלך לשאול המשב"ק אודות זה, ענה לו שכשבאתם בפעם הראשונה לחש לי ההה"ק ששני צדיקים אלו הגיעו לכאן על ידי קפיצת הדרך, וכאשר לקחתם ברכת פרידה לחש לי הרה"ק ששני הצדיקים יהיו פה גם לשבת הבאה, ועתה כאשר חזרתם לחש לי הלא אתה רואה שכאשר שמרתי כן היה שחזרו ובאו לשבות על שבת הבאה.

עקסמער דערמאנען, אז ווער ס׳וועט דארפן עפעס א ישועה זאל דאס דערמאנען.

הרח״ה ר׳ מאיר הירש: ווי דער יימב לב ברענגמ דעם הרח״ה ר׳ מאיר הירש: מים בששון ממעיני הישועה׳...  $^{5}$ 

והנה כי כן ראה ראינו אצל אביו הק' מרן הקדושת יו"ט שפע"א במוצאי יום הכיפורים הי' מאוד שבור ורצוץ מעבודתו הקדושה של כ"ק אביו הק" הייט"ל, אמירת הדרשה, והתפילות בבכיות וצעקות שהי למעלה מן הטבע וכח האנושי, והגיד להגה"צ מו"ה אברהם חיים סלאטפינער זצ"ל (שהי תלמיד זקינו הבעל ישמח משה זי"ע וחבר לאביו הייטב לב זייש) "מיר וועלן גיין נאך אביסל שמחה קיין צאנז", ושכרו עגלה עם סוסים טובים וחזקים לנסוע, ובכל מקום שכרו עגלה אחרת בכדי שיוכלו להגיע הערב יו"ט, והגיע לשם לפנות הערב ולא הי' לו פנאי להגיע להתפלל עם רבו, והתפלל במנין אחר, ואחר התפילה סעד באכסניא שלו, וכאשר שב לכוחו קצת הלך לשלחנו הק' של רבו, והנה הרה"ק מצאגז היה רגיל להקדים בליל ראשון ליכנס לערוך שולחנו במוקדם, וכאשר הגיע לשם הקדויו"ט רק אז גכגס הד"ח לשולחגו הטהור, וכראות המשב"ק את הקדושת יו"ט, קרא ואמר: עכשיו אני כבר יודע מדוע איחר הד"ח היום ליכנס לעריכת שולחגו שלא כדרכו, מפני שהי' ממתין על כבודו, ויהי כאשר גתן לו שלום אמר לו הרה"ק: נו, איר זענט גוט געפארן" שהי להם קפיצת הדרך.

כך מנה רבינו את כל העובדות מאבותיו הקדושים שהי' להם קפיצת הדרך, ונענה הגה"צ מראחוב זצ"ל ואמר לרבינו שכעת מוכרח הוא לילך בדרכי אבותיו, כי באם לא, אז לא יגיע לביתו בעוד מועד, והזכיר לו מאחז"ל ההולך בדרכי אבות מזכירין לו זכות אבות, ואכן בתוך זמן קצר הגיעו לפתח ביתם בשלום למרבית הפלא, וראו בזה שנתעורר ענין קפיצת הדרך ע"י הסיפורי קודש שסיפר מרן ז"ל.

בדומה לזה אירע פעם כשהיה רבינו במרחץ שעראן ספרינגס ולא היי שם מקוה טהרה לטבול בעש"ק והוצרכו לנסוע לעיר רחוקה מרחק של כמה שעות וכשחזרו מן המקוה נתהוה עיכוב גדול ופחדו שלא יגיעו למחוז חפצם קודם זמן כניסת השבת, אז סיפר רבינו ז"ל ג"כ עובדות הג"ל מאבותיו הקדושים ז"ל, ובתוך כך הראה רבינו על צד השני של הרחוב שהוא מיוחד לנוסעים לצד השני, ששם לא היו עגלות רבות, וכן עשו ויסעו ויהי חתת האלקים על ההרים אשר סביבותיהם והגיעו לחיים ולשלום בעוד היום גדול, ובכל משך זמן נסיעתם לא פגעו למויט שנסע לנגדם בכיוון ההפוך ויכלו לנסוע בלי עיכוב, ויהי לפלא.

עי בייטב לב (פ תודות) שכתב לבאר מאמר הגמרא (יבמות סד.) מפני מה היו אבותינו עקורים, מפני שהקב"ה מתאוה לתפלתן של צדיקים. ולכאורה קשה מדוע לא יקוים בהם והיה טרם יקראו ואני אענה. אכן ולכאורה קשה מדות לא יקוים בהם והיה טרם יקראו ואני אענה. אכן איתא בזוה"ק (תולדות דף קלו.) עשרין שנין אשתהי יצחק עם אתתיה ולא אולידת עד דצלי צלותיה, בגין דיתרבי ויתוסף רבות קודשא לכל מאן דאצטריך בצלותהון דצדיקיא. והענין כמו שכתבו המפרשים (אוה' יעקב פ' לן) על הפסוק (ישעה יב ג) ושאבתם מים בששון ממעיני הישועה, משל למלך שהיה צמא למים במדבר שמם, ורצו עבדיו להביא לו מים מרחוק, אמר להם הן לי יש סיפק בידי להביא מים ממרחק שיש לי

5

רבינו: דער בני יששכר אין אגרא דכלה מיימש דארם דעם פסוק (דברים ז יו) כי תאמר בלבבך רבים הגוים האלה איכה אוכל להורישם, די עצה איז זכור תזכור את כל אשר עשה ה' לפרעה ולכל מצרים, אזוי וועסמו אויך ניצול ווערן ווייל דאם איז אלעם. ם'איז אין פרשת עקב.

כמה עבדים ורוכבי סוסים, אבל אדם אחר שילך בדרך הזה ויצמא למים יסתכן, על כן צוה שיכרו לו מעיין באר מים חיים, כדי שיהיו מים מצויים לכל עובר, וכמו כן ישועת צדיקים הוא כמו מעיין הנובע ישועה מיד ולדורות. ולכן הקב"ה מתאוה לתפלתן, כדי שעל ידי תפלתן יפתח הצינור והמעיין לכל מי שצריך לאותו דבר, עכ"ד.

וז"ל כאגרא דכלה (שם): "הגה כתבו רבותינו הקדושים (עיין נועם אלימלך פי כא) צדיקי דורותינו בקבלה מבעלי רוח הקודש, כאשר יצטרך אדם לאיזה ישועה כגון לרפואה ולהצלחה ולעבור במצילות ים מבלי מכשול, אזי יזכור במו פיו מעין אותן הנסים בכיוצא בזה שנעשו לצדיקי הדורות לרבים או ליחיד. וז"ש גם בכאן בסגולה הגם שלא יהיה ביד זכות כל כך, זכור תזכור את אשר עשה ה" אלהיך לפרעה ולכל מצרים, ובהתעוררות סיפורי הניסים כביכול יתגבר כח חסד עליון עליך", עיי"ש בדבריו הנחמדים. [ועמ"ש בייטב פנים (הוד הדר אות כ"ט) בשם בהר"ק רבי אורי מסטרעליכן זי"ע ועי מש"ב מה בעצ"ה בס"פ בא ובדברי זאל פ" בא (דף ר"י)].

וכזה פי רבינו שליט"א (פורים תשס"ד לפ"ק) המדרש (ילקוט פא רט קצא) אכילת הפסח עמדה להן בימי המן, ואכלו את הבשר בלילה הזה (שמות יבח), בלילה שנדדה שנת המלך. דהנה כתב בעצי חיים (פו"פ בא) לפרש הטעם מה שאנו קורין לחג המצות בשם פסח, היינו כיון דהמצות אינם זכר להנס שנעשה לישראל, רק שכן היה המעשה שלא הספיק בצקם להחמיץ, ועל כן אם קורין חג המצות, אין עוד זכר להנס כדי שעל ידי זה ימשוך לנו גם עתה נסים הללו, לכן אנחנו קורין בשם פסח והוא זכר להצילנו מכף כל אויבנו. וזהו ביאור הכתוב והיה כי יאמרו אליכם בניכם מה העבודה הזאת לכם, היינו לעצמיכם, ר"ל היאך נוכל להמשיך לנו מאותן הנסים אשר נעשו לאכותינו בימים ההם גם על זמן הזה, ואמר הכתוב דהעצה לזה ואמרתם זבח פסח הוא לה־ וגוי, היינו במא שנאמר הנסים בפה, באותו זכירה תגרום גם היום להתעורר עלינו במים בכל דור ודור, עכ"ד.

וככן יש לומר כי בעת ההוא שעבר מרדכי וגזר תענית שלשת ימים וביטל מהם את היום טוב, ולא היה בידם לא מצה ולא מרור, מכל מקום קיימו מצות סיפור יציאת מצרים, (דלא מסתכר לומר שמי שאון לו מצה ומרור יפטד גם מעצת סיפור יציאת מצרים), ובזכות זה שהיו קוראין את החג בשם פסח, והיו עוסקין בהלכות קרבן פסח נחשב להם כאילו קיימם, ועל ידי זכירת הגסים שנעשו אז בליל יציאת מצרים, ופסח ה' על בתי ישראל בנגפו את מצרים ואת בתינו הציל, זכו גם הם לישועה, וזהו באור המדרש בזכות ואכלו את הבשר בלילה הזה, ולאו דווקא אכילה ממש, אלא על דרך שאמרו (מנחות קי.) כל העוסק בתורת עולה כאילו הקריב עולה, והם היו עוסקים אז בהלכות הפסח ובסיפור יציאת

האדמו"ר מסקולען: מרדכי'ם ישועה איז דאך געווען פסח ביינאכם (ממבואר בגמ' (מגילה מו.), ובתרגום עה"פ בלילה ההוא נדדה שנת המלך).

אחכה לו בכל יום שיבוא, אפילו חז"ל זאגן (ר"ה יא.) בניסן נגאלו ובניסן עתידין להגאל, דאך אחכה לו בכל יום שיבוא, אזוי ווי ס'שטייט (ישעי כ, יב) אני ה' בעתה אחישנה, זאגן חז"ל (סנחדרין צה.) זכו אחישנה, לא זכו בעתה, דער זמן איז מאקע אזוי, בניסן נגאלו, די נאכט פון פסח איז דאך דער זמן, דאס איז טייטש לא זכו, אבער ביי זכו איז דאך נישט שייך קיין זמן, נאר מ'איז למעלה מן הזמן, וועגן דעם אחכה לו בכל יום שיבוא, מאקע והוצאתי והצלתי וגאלתי ולקחתי דאס איז דער זמן פון די גאולה העתידה, אבער אויב די אידן וועלן זיין זכו, האט דאס נישט קיין זמן, נאר כל יום אידן וועלן זיין זכו, האט דאס נישט קיין זמן, נאר כל יום

האדמו״ר מסקולען כיכד את רכינו לכרך ראשון על הפירות ורכינו סירכ ואמר: כעל הכית מכרך קודם

רבינו: דאם איז די דירה פון ר' משה וויים?

א' הנוכחים: יא, יעצם איז עם שוין די דירה פון ר' בערל וויים (ה"ה הרה"ח הנגיד ר' בערל וויים שלים"א מלום אנג'לם בנו של הרה"ח ר' משה וויים ע"ה).

הגרי"א: כ'האב געזאגמ פריער פארץ מאממאר רביץ א ווערמל, דער רבי ז"ל (כ"ק אדמו"ר רבי אליעזר זומיא מסקולען ז"ל) זאגמ אין נועם אליעזר פארוואס בינדט מען די לינקע שיך קודם, זאגט די גמרא (שבת מא.) ווייל קשירה איז ביי תפילין אויף די לינקע זיים, לכאורה וואספארא שייכות האט דאס ווייל מ'מוט אן תפילין אויף די לינקע האנט דארף מען אויף די לינקע האנט איז דאר באם וואס מ'לייגט די תפילין אויף די לינקע האנט איז דאך כנגד הלב מ'זאל זיך מתבונן זיין לשעבד בזה תאוות ומחשבות לבינו, וועגן דעם ווען מ'ציים אויף צופרי און מ'גיים ארוים אויף וועג דארף א

מצרים, ובזכות זה בלילה ההוא גדדה שנת המלך, וזכו לישועה בזכות סיפור יציאת מצרים, עכ"ד.

כמו כן ביאר מדן רבינו בזה בשערי תהילה מאמה"כ (תהלים מד, ב)
"אלהים באזנינו שמענו אבותינו ספרו לנו פועל פעלת בימיהם בימי
קדם". ויל"ד כפל הלשון פועל פעלת, אכל לדרכינו י"ל אלהים באזנינו
שמענו אבותינו ספרו לנו מגודל הנסים שעשית להם, ומכח זה פוע"ל
פעל"ת בימיהם בימי קדם, כי השפעת מה שפעלת בימיהם ובימי
קדם, נמשך לפעול כן גם בימינו אלה, כי בהזכרת הנסים הללו
מתעוררים לעשות כן לנו גם בימינו, ועי"ש עוד מה שפי בזה.

מענמש זיך דערמאנען, ער בינדמ צו די לינקע שיך קודם, פארוואם עפעם די לינקע, כדי ער זאל זיך שוין דערמאנען דעם לשעבד תאוות ומחשבות לבינו פון די תפילין – ווען כ׳האב אמאל אין א דרשה נאכגעזאגט דעם ווארט פונעם רביץ, האב איך געזאגט, הלוואי זאלן אונז ביים תפילין

האדמו"ר מסקולען: דער מאמע ז"ל איז געווען ביי יעדע זאך בכל דרכיך דעהו (משלי ג, ו) [וכתב בשו"ע (או"ה ס' רל"א) וכל בכל מה שיהנה בעולם הזה לא יכוון להנאתו אלא לעבודת הבורא יתברך כדכתיב בכל דרכיך דעהו ואמרו חכמים כל מעשיך יהיו לשם שמים וכו" עיי"ש בלשונו המהור.

לייגן אזוי אינזין האבן, וואם דער רבי האם אינזין געהאם

ביים צובינדן די שיך...

הגר"א: ווען מ'האט איבער געבויט דאס הויז פונעם רבי'ן ז"ל אין וויליאמסבורג האט ער געהייסן מאכן דעם סוויטש פון בית הכסא אינדרויסן, ווייל ווען ער לעשט אוים די לעקטער האט ער אינזין אז ער טוהט דאס וועגן בל תשחית, און התורה חסה על ממונם של ישראל (יומא למ.), וועגן דעם האט ער געוואלט האבן די מחשבה אינדרויסן פון בית הכסא, יעדער ריר איז געווען בכל דרכיך דעהו.

האדמו״ר מסקולען סיפר לרבינו מעבודתו הק׳ של אביו ז״ל קודם האכילה איך שהיה מכוון כהם לעבודתו ית״ש

> ונפרד רבינו ממנו לשלום ברוב ידידות וכ״ק האדמו״ר מסקולען ליוה את רבינו וכרכו בכרכת ייש״כ

> > יום ה' פרשת ויצא תש"ע לפ"ק

# ביקור הגה"צ רבי אלימלך סג"ל לאווי שליט"א

אכרק״ק מאהש בבית כ״ק מרן רבינו שליט״א – בקרית יואל יע״א

רבינו שאל בשלום אכיו כ״ק אדמו״ר מטאחש שליט״א

אב״ד מאחש: קודם וויל איך אפגעבן א הכרת המוב, איך בין דא געווען פאר א יאר צוריק, האט מיך דער רבי געשיקט צו די בית השחיטה, און איך בין זייער נתפעל געווארן.

רבינו: דעמאלמם איז עם נאך געווען קליין, יעצמ איז עם אמאך בעסער און נאך שענער, איך וויל אייך מכבד זיין אז איר זאלמ יעצמ אויך גיין באזוכן.

אב״ד מאהש: דער מאמע דערציילט פונעם בעש״ם הק״ אז ס׳איז ידוע די מעשה, אז די תלמידים האבן אמאל געשמועסט צוזאמען וואס איז די וויכטיגסטע זאך וואס מ׳דארף טוהן אין א שטאט, איינער האט געהאלטן זביחה, אז מ׳דארף זעהן אז דער שוחט זאל זיין ערליך...

אב״ד מאחש: יא, און איינער האם געהאלמן די מקות. רבינו: בזע״ם [זעם ראשי תיבות ז׳ביחה ע׳ירובין מ׳קוה].

אב"ד מאהש: בזעם תצעד ארץ (חבקוקג, יב).

ווען דער מאמע האם געעפנמ דאם שמעמל (קרית מאהש יע״א) האם ער אזוי געמוהן, ער פלעג צו זאגן אז אם שלש אלה לא יעשה לה איז ויצאה חנם, מ'איז גארנישם געמוהן...

**רבינו:** מקוה איז דאך דער יסוד פון קדושתן של ישראל, צדיקים האבן מדקדק געווען ס'זאל זיין לוים אלע דעות, מ'האם מחמיר געווען ביי דעם מער ווי ביי אנדערע זאכן. אויך אויף מידי דאכילה האבן צדיקים שמארק מדקדק

העקריי שראש ומגהיג הדור צריך להשגיח עליו, יש מהם אמרו שהעיקר הוא להשגיח על הזביחה שיהיה השו"ב ירא שמים, וכן בכל שאר ענינים השייכים לזה, כי ח"ו מאכלות אסורים מטמטמים את הלב, ויש אמרו עירובין הוא העיקר כי הלכות שבת כהררים התלויים בשערה (הניגה י.) והאיסור חמור מאוד, ויש אמרו מקוה היא העיקר להשגיח שהמקוה תהיה כשרה בלי שום חשש, כי אם יסוד בנין האדם הוא ח"ו בלי כשרות קשה לו מאוד להתגבר על הרע ר"ל, ואחר זה אמר להם מרן הריב"ש ז"ל בזה הלשון, תיתי לי כי בעת הזאת פלפלו גם כן במתיבתא דרקיע איזה מהם עיקר ואמרו כמר וכמר, והסימן הוא במקרא (הבקוק ג) בזע"ם תצעד ארץ, ראשי תיבות זביחה עירובין מיקוה, כל אלה הם יסוד הארץ. [ברכת אברהם פן ואתחנן, וכ"כ בבית אהרן בליקוטים בשם בנו מהר"א ז"ל].

ע" בספה"ק בעל שם טוב על התורה (פרשת יתרו) וז"ל: שמעתי שתלמודי הריב"ש ז"ל היו יושבים ביחד ומתווכחים איזהו הדבר

געווען,  $^8$  ם׳שמיים דאך אז מאכלות אסורות איז מטמטם אע הלב (יומא למ.).  $^9$ 

אב"ד מאהש: ס'איז באקאנם דאם ווארם פונעם הייליגן בארדיםשובער – דער רבי האם געזאגם אז מאכלות בארדיםשובער איז מממטם דעם לב – ס'שטיים אין פרשת שמיני וידבר ה' אל משה ואל אהרן לאמר אליהם, דבר אל בני ישראל, האם דער הייליגער בארדיםשובער געפרעגם פארוואם דארף שטיין נאכאמאל דבר אל בני ישראל, ווען בתיה פרעה'ם מאכטער האם ארוים גענומען משה ווען בתיה פרעה'ם מאכטער האם ארוים גענומען משה רבינו פון וואסער, האם זי איהם געוואלם געבן צו זייגן, און זי האם נישם געקענם, ווייל א מויל וואם גיים מקבל זיין די תורה קען נישם עסן פון זיי, זאגם דער הייליגער בארדיםשובער לאמר אליהם מיינם אזוי, ווען משיח וועם קומען וועם דאך דער אויבערשטער רעדן מים כלל ישראל,

ידוע דברי התוס" (שבת יא:) שמה שאמרו חז"ל שאין הקב"ה מביא תקלה ע"י צדיקים, היינו דוקא במידי דאכילה שחמור ביותר.

מן הראוי להעתיק מש"כ בדגל מחנה אפרים (פּ עקב) וז"ל: שמעתי מאא"ז זללה"ה על מדעה אחת ששאלו במכתב להרמב"ם ז"ל על תחיית המתים לומר להם מן התורה ומה שדרשו חז"ל בגמרא מן הפסוקים אמרו שיש לדורשם באופן אחר ולא רצה להשיכם הוא בעצמו דבר אך אמר לתלמידו ר' שמואל אבן תבון שהוא ישיבם, וזה תוכן דבריו בקיצור נמרץ על פי חכמת הטבע כי מכל מיני מאכל ומשקה נעשה דם ומהדם יורד אל הכבד ומהכבד עולה הברירות אל הלב ומהלב יורד המובחר והדק אל המוח ושם שורה השכל וחיות של האדם ומי ששומר עצמו ממאכלות המותרות והאסור והטמא נעשו דמיו צלולין וטהורין ויש לו לב טהור והמוח והחיות שלו נעשה חיות טהורות... וכן להיפוך ח"ו נעשה בגין אב שכל עכור ומעופש בדיעות זרות וחיות שלו נעשה בחינת מת והיא אבי אבות הטומאה לכולם ורמ"ח אבריו נטמאים... לכן התנאים והאמוראים הם שמרו נפשם שלא יתגאלו בפת בג המלך הזקן וביין משתיו ולכן האירו אור שכלם והיה שורה עליהם רוח הקודש לפרש כל מאמר סתום בדת התורה הקדושה כי שרתה עליהם כח אלוה אשר הוא ואורייתא כולא חד ואור נשמתם גם כן הוא חוט המשולש אשר לא ינתק לעולם ולעולמי עולמים אכל אנשים הללו בודאי טמאים ונטמאו דמם ונפשם לבם ומוח שלהם נטמטם במאכלות האסורות והטמאים ולכך החיות שלהם נוטה למינות ואפיקורסות ולא יוכלו לקבל מתיקות נופת צוף דברי מאמרינו הבנוים על פי שכל אלקי עולם ומלך עליון והואיל והעיזו פניהם ויצאו לחוץ פתאום יבא עליהם הכורת וכרות יכרתו אותם וכל אשר להם וכך עלתה להם כי לא היו ימים מועטים עד אשר בא עליהם

מלך גדול והרג אותם וביזז כל אשר להם עד כאן תוכן דבריו.

זאגם ער פאר משה רבינו זאג זיי אז איך גיי רעדן מים זיי וועגן דעם זאלן זיי האבן א הייליג מויל, וועגן דעם שטיים לאמור אליהם, און נאכדעם דבר אל בני ישראל, זאג זיי וואם מ׳טאר נישט עסן.

רבינו: דער מדרש זאגם דארם אויך (ויק״ר פּ״ג ס״ג) אז ווער ס׳איז נזהר פון מאכלות אסורות וועם זוכה זיין צו עסן ביי די סעודה לעתיד לבוא.

די גמרא זאגם דאך (ברכות כמ.) אז יוחנן כהן גדול האם משמש געווען בכהונה גדולה אכציג יאר און צום סוף איז ער געווארן א צדוקי, זאגם דער אר"י הק' (ספר הגלגולים פרק נ"ח) אז ס'איז געקומען דורך דעם וואם ער איז נכשל געווארן מים א מאכל.

אזוי ווי מ'זאגם נאך פונעם שינאווער רב צו מיימשן 'הוא אשר דבר לעם סגולתו שמור לקדשו מבואו ועד צאתו' (חרוז מחזמר כל מקדש, דבר איז א לשון פון א מנהיג, אזוי ווי רש"י זאגם (פ' וילך) דבר אחד לדור, דאם מיינם, הוא אשר 'דבר' ווער איז ראוי צו זיין א מנהיג ישראל, ווער ס'איז 'שמור לקדשו מבואו ועד צאתו', פון ווען מ'קומם אויף דעם עולם ביז ווען מ'גיים.

הרב מטאחש הזכיר שבא לרגל מסיבה להחזקת הת״ת בקרית טאחש

וביקש ברכת רבינו

רבינו: דער אויבערשמער זאל העלפן מ'זאל זיין מיט הצלחה רבה מיט אלעם גומן.

גום שבת, א לוסטיגן שבת

וליוהו בשלום

10

ובזה פירש מדן רבינו שליט"א (פי שמיני תשס"ב - בדרשה לפני קריה"ת) אמרינו בתפילת שחרית "הוא יפתח לבינו בתורתו", כי הפה גרמז במפתח שהוא מפתח הלב, כי בזכות שנשמור מפתח הפה המסורה בידינו להשתמש בו בעת הצורך לסוגרו ולפותחו, יפתח ה" את לבינו בתורת"ו, היינו ללמוד תורה מפיו ית"ש לעתיד לבוא.

## <u>אין קורצן פון פריער:</u>

אין די יארן פון תק"ל ווען ס'האט זיך צופלאקערט די מחלוקת אנטקעגן די כת החסידים און זייער בלוט איז געווארן ווי הפקר רח"ל, האבן א גרויסע גרופע פון חסידים באשלאסן ארויפצוגיין צוזאמען קיין ארץ ישראל ברוב עם וואו זיי זאלן קענען דינען דעם באשעפער מיט א רוהיגקייט און מיט הרחבת הדעת.

די קבוצה האבן זיך געציילט מער פון דריי הונדערט נפשות, אין שפיץ פון הרה"ק רבי מענדל'ע וויטעווסקער זצ"ל און הרה"ק רבי אברהם קאליסק'ער זצ"ל, און נאך פון די אריות שבחבורה, און זיי האבן זיך געוואנדן צום טייך דניעפר כדי אנצוקומען קיין קושטא און פון דארט קיין ארה"ק זיך צו באזעצן דארטן לחונן את עפרה.

## און יעצט ליינט ווייטער:

## אויפן וועג קיין ארץ ישראל

זייענדיג אין שטאט אינסטאנבול אין קושטא האט פאסירט א וואונדערליכע זאך, רבי מענדל'ע וויטעווסק'ער זצ"ל וועלכער איז געווען דער מנהיג פון די קבוצה איז געגאנגען צום בארטן פונעם ים אויסצוואלן א שיף מיט וועלכע זיי וועלן ווייטער פארזעצן זייער רייזע קיין אר"י, און צו זייער גרויסער וואונדער האט ער אויסגעקליבן א ספעציעלע קליינע שיף, א אלטע, דערמיט ווייטער צו רייזן קיין ארה"ק.

אינמיטן וועג האט דער שיף'ס קאפיטאן פארציילט אז מיט דרייסיג יאר צוריק איז געפארן מיט אט די שיף הרה"ק רבי אלעזר רוקח ז"ל בעל מעשה

רוקח פון אמסטארדאם אויך קיין אר"י, און די שיף האט זיך שיעור נישט צובראכן פון די ברויזנדע כוואליעס און שטורעמישע ווינטן, דאס קליינע שיפל האט זיך געווארפן אהין און צוריק, און די שיף האט זיך שוין ממש געהאלטן ביים דערטרענקען אינעם גרויסן ים, די פחד און אימה איז געווען געפערליך.

ס'איז דאן געווען ראש השנה אינדערפרי און אזויווי רבי אלעזר האט זיך גענומען בלאזן מיטן שופר צו מקיים זיין די מצות היום, האבן זיך פלוצלינג די גלי הים בארוהיגט פון זייער שטורעם און זיי זענען אנגעקומען בשלום.

ווען די בני החבורה האבן געהערט די מעשה פונעם שיפ'ס קאפיטאן האבן זיי שוין פארשטאנען פארוואס רבי מענדל'ע האט אויסגעקליבן דייקא דעם שיפל צו רייזן דערמיט קיין אר"י.

איינס פון די הויפט פון די הצלחות וואס האט באגלייט אט די נסיעה און די דעמאלסדיגן ישוב אין אר"י מער ווי אלע פריעריגע נסיעות, איז געווען דאס אז די בני חו"ל האבן אצינד מער געזארגט איבער דאס שיקן די תמיכה מיט א ברייטע האנט, און באלד ווען זיי זענען זיך נאר געגאנגען געזעגענען פון די גדולי הדור האט מען מיטגעשיקט מיט זיי זעלבסט א גרויסע סומע געלט אויף די הצלחה פון די נסיעה און די ישוב אין אר"י.

די נסיעה האט געדויערט משך א האלבע יאר ביז ווילאנג זיי האבן ענדליך זוכה געווען אינעם טאג ה' אלול תקל"ז אנצוקומען צום בארטן פון די שטאט עכו אין

פון דארט האבן זיי זיך געוואנדן קיין עיה"ק צפת אין גליל, אין ירושלים האט מען דעמאלטס זיך נישט געקענט באזעצן צוליב די שנאה און די רדיפות פון די אראבישע שכנים וואס די אלט שטאט איז געווען אונטער זייער האנט, דאן האט די אראבער אויך חרוב געמאכט די אלטע ביהמ"ד "רבי יהודה החסיד" פון ירושלים צוליב די חובות און די ריבית וואס די אידן האבן נישט באצאלט [ווי מיר האבן שוין דערמאנט אינעם פריערדיגן מאמר].

נאך א סיבה איז געווען פארוואס זיי האבן זיך געוואלט באזעצן אין די שטאט צפת דייקא, כדי צו זיין סמוך ונראה צו די קברי הצדיקים הקדושים וועלכע ליגן אין גליל און זיך צו קענען משתטח זיין אויף זייער הייליגע ציונים, און אין ליכט פון די אויבנדערמאנטע סיבות האבן זיי זיך טאקע באזעצט אינעם אלט שטאט פון צפת.

## אין די שטאט צפת

די שטאט צפת איז אין יענע צייט געווען אויסגעליידיגט פון איהרע איינוואוינער צוליב דעם שווערן ערד-ציטערניש וואס איז געשעהן דארט אין יאר תק"כ, און אויך צוליב די מרידה פון די ארטיגע אראבער

> אקעגן דעם סולטאן "ד'האר אל עמר" וועלכער האט זייעהר שטארק אויסגעפייניגט די איינוואוינער פון גליל, אבער למעשה, האט זיך פונקט אין יענע יארן געטוישט די שלטון, און דער סולטאן האט געוואלט צוריק באנייען און איבער בויען דעם ישוב אין צפת, און ער האט גענומען אלס זיין פריוואטער יועץ דעם באקאנטן שתדלן רבי חיים פרחי ז"ל פון די חשובי קהל עדת הספרדים, אזוי ארום האט מען אויפגענומען אט די גרופע מיט א פריינדליכקייט און מ'האט זיי ערלויבט זיך צו

באזעצן אין די שטאט צפת און מ'האט באשטימט פאר זיי באזונדערע שטחים אין שטאט צו קענען בויען דארט דירות און וואוינען מיט א רוהיגקייט, לערנען תורה און דינען דעם באשעפער מיט הרחבה.



## די תמיכה פון חו"ל

ווען מ'האט אבער אנגעהויבן צו האנדלען הלכה

פשוט צו בויען דירות און ערלעדיגן א ישוב פון דאסניי, למעשה האט זיך אויסגעשטעלט אז ס'איז נישט אזוי | ווייל דאס קאסט אפ שווערע פלאג און מיה און אסאך

געלט, אזוי אויך דאס יקרות פון די צרכי המזון איז דאן געווען זייעהר גרויס - צוליב די מכת ארבה וואס איז געווען אין אר"י א שטיק צייט בעפאר - און ס'האט אפגעקאסט נאר דאס עסן אליין א געוואלד מיט געלט, און באין ברירה האבן זיי זיך געמוזט ווענדן צו זייערע ברודער אין חו"ל נאך הילף.

די מנהיגים פון די קבוצה הרה"ק רבי מענדעלע וויטעווסק'ער און הרה"ק רבי אברהם קאליסק'ער ז"ל האבן אויסגעוועלט אלס שד"ר הרה"ק רבי ישראל מפלוצק ז"ל וועלכער איז געווען א תלמיד חכם עצום און האט אויך געהאט א גוטן שפראך אין מויל און איז געווען א איש המעשה, דעריבער האט מען ארויפגעלייגט אויף איהם אט דעם הייליגן שליחות ארויסצוגיין קיין חו"ל צו אנווארעמען די הערצער פון אחב"י די נדיבים בעם פון חו"ל.

אין יאר תקל"ח האט ר' ישראל אנגעהויבן זיין נסיעה מ'האט מיטגעשיקט מיט איהם פארשידענע

אר"י צו ערוועקן די הערצער פון אחב"י שבגולה, צום ערשט איז ער געפארן צו די שטאט קושטא אין טערקיי און ער האט זייעהר שטארק מצליח געווען מיט זיין ארבעט, די נדיבים האבן זיך ווארעם אנגערופן וואוסנדיג און שעצנדיג די געוואלדיגע זכיה וואס זיי האבן דערמיט וואס זיי העלפן אחב"י יושבי ארה"ק, אזוי אויך איז געליגן דארט אין קושטא שוין א לאנגע צייט א גרויסע סומע געלט וואס מ'האט געהאט מנדב געווען פאר די עניי צפת און ס'איז געווען אזוי ווי ממון שאין להם תובעים [לכאורה צוליב דעם וואס ס'איז געווען אויסגעליידיגט דאס ישוב אין צפת עטליכע יאר ווי מיר האבן פריער דערמאנט], און יעצט האבן די אידן דארט עס אהין געגעבן פאר איהם בחפץ לב.

בריוון און המלצות פון די גדולי און מנהיגי הקבוצה אין

אזוי אויך איז ער געפארן צו די גדולי תלמידי הבעש"ט הק' הרה"ק רבי פנחס קאריצ'ער און הרה"ק רבי נחום טשערנאביל'ער זצ"ל און אלע האבן איהם

שטארק ארויסגעהאלפן מיט א ברייטע האנט לטובת דעם ישוב אין ארה"ק.

אינמיטן זיין נסיעה האט ר' ישראל פלוצלינג אויסגעהויעכט זיין נשמה און איז נסתלק געווארן לגנזי מרומים, ער איז באערדיגט געווארן אין שטאט פאסטוב נעבן דעם ציון פון הרה"ק רבי אברהם המלאך דער זוהן פונעם מעזריטש'ער מגיד זצ"ל



## די חסידים אין טבריא

למעשה האט נישט לאנג געדויערט זייער מנוחת הנפש דארט אין צפת, פון איין זייט איז געווען דארט שוין פון בעפאר א קליינע קהילה פון די קהילת הספרדים וואס די גאנצע נייע אנטוויקלונג און נייע ישוב פון די חסידים און זייער אנהייבן צו פארן קיין חו"ל נאך געלט האט זיי מקפח געווען פון זייערע תמיכות און זייער מעמד אין שטאט, אזוי אויך איז געווען דארט א קליינע קבוצה פון די "מתנגדים" וואס עס איז אנגעקומען צו זייערע אויערן די מלחמת חרמה וואס מ'האט אויסגערופן אין חו"ל אנטקעגן די כת החסידים,

דעריבער האבן זיי געמאכט א יד אחת מיט די ספרדים צו דערביטערן די יארן פאר די חסידים אויף יעדן טריט און שריט און זיי האבן נישט געקענט לעבן צוזאמען, בנוסף צו די אלע זאכן האבן זיך אויך מצטרף געווען צו זיי עטליכע משפחות פון ארימעלייט און דערביטערטע מענטשן וואס האט זיי געשטערט די ישוב און די מטרה פון די חסידים.

דאן האבן די גדולי ומנהיגי החברייא באשלאסן זיך אריבער צו ציהען קיין טבריה וואס איז נעבן צפת, און הרה"ק רבי מענדעלע וויטעווסק'ער איז טאקע

אריבער קיין טבריה מיט א גרויסער טייל פון די בני החבורה, און רבי אברהם קאליסק'ער איז געבליבן וואוינען אין צפת נאך א שטיק צייט, און שפעטער איז ער אויך נאכגעקומען און ער האט זיך אויך מצטרף געווען צום נייעם ישוב אין די שטאט טבריה. טבריה איז דאן געווען אזויווי די גאנצע גליל,

קליינע קבוצות פון די קהילות הספרדים און אסאך

ישובים וואס זענען געווען אויסגעליידיגט פון

איינוואוינער, מיט דרייסיג-פערציג יאר בעפאר האט געוואוינט דארט הרה"ק רבי חיים אבולעפיא וועמען מ'האט גערופן מיטן טיטל "בונה טבריה", און צוזאמען מיט נאך צענדליגע יונגעלייט האט מען אנגעהויבן צו ארויף ארבעטן און אויפבויען פון דאסניי דער ישוב צו בויען נייע דירות וכו'.

די ממשלה האט צוגעקוקט מיט א גוט אויג נאך די אנטוויקלונג פונעם נייעם ישוב און האט זיי כסדר ארויסגעהאלפן מיט וואס ס'איז נאר געווען מעגליך, און דאס איז אנגעגאנגען ביז דעם פלוצמ'דיגן פטירה פון רבי חיים אבולעפיא אין יאר תק"ד וואס דעמאלטס האט



זיך אפגעשטעלט מער ווייניגער דער ישוב.

און יעצט אין יאר תקמ"א איז ווידער אמאל באנייט געווארן דער ישוב אין טבריא ווען אט די קבוצה חסידים איז ארויפגעקומען און זיך דארט באזעצט, ס'איז געווען א קבוצה פון עובדי ה' יונגעלייט בני עליה, און זיי האבן קובע געווען א באזונדערן ביהמ"ד און א מקוה (לעצטנס האט מען געטראפן דארט אט דעם אור-אלטן מקוה און דעם ביהמ"ד פון רבי מענדל'ע וויטעווסק'ער - זעה בייגעלייגט א בילד דערפון), אין יענע תקופה האבן זיי געלעבט ממש ווי אין א גן עדן התחתון, טבריה של געלעבט ממש ווי אין א גן עדן התחתון, טבריה של

מעלה, אלעס וואס האט זיי געפעלט האבן די בני חו"ל זיי צוגעשטעלט, די בני חו"ל האבן אמת'דיג געזארגט פאר אלע געברויכן זייערע מיט א ספעציעלע איבערגעגעבנקייט, און אזוי האבן זיי דעם געדינט און באשעפער נתעלה זענען געווארן אין רוחניות ביתר שאת וביתר עוז.



# איבער דאס התייסדות פון די כוללים "רייסין" און "וואהלין" ליינט אי"ה די קופענדיגע וואר

## דרשת התחזקת היסודות-והתייסדות הקרנות

לטובת צדקת רבי מאיר בעל הנס כולל עצי חיים

# מכ"ק מרן רבינו הגה"ק שליט"א

אצל מעמד דינער הראשונה, מוצש"ק פרשת תרומה העעל"ט

כ'האב געקלערט אזוי. אויף ויקחו לי תרומה זאגט רש"י לי לשמי. דער פעטער ז"ל אין דברי יואל ברענגט א מדרש, דער טאטע ז"ל ברענגט עס אויך צו אין ברך משה "זה שאמר הכתוב שמע ישראל ה' אלקינו ה' אחד". האב איך געקלערט אן אינטרעסאנטן געדאנק.

עס איז דא א פסוק סוף פרשת משפטים ביי די פרשה פון מתן תורה. עס שטייט אין פסוק, משה רבינו איז געקומען, ער האט געזאגט פאר כלל ישראל וואס דער אויבערשטער האט געזאגט "ויען כל העם קול אחד, ויאמרו" זיי האבן געזאגט אזוי "כל הדברים אשר דבר ה' נעשה" אלע ווערטער וואס דער אויבערשטער האט געזאגט "נעשה" וועלן מיר טון. אזוי שטייט האט געזאגט "נעשה" וועלן מיר טון. אזוי שטייט ווייטער איינמאל אין פסוק, פסוק ג'. נאכדעם שטייט ווייטער "ויקח את ספר הברית ויקרא באזני העם, ויאמרו" האבן זיי ווידער געזאגט "כל אשר דבר ה' נעשה ונשמע" דא האבן זיי שוין געזאגט נעשה ונשמע.

איז דא אן אינטרעסאנטע בעל הטורים. דער בעל הטורים זאגט אזוי "כל הדברים אשר דבר ה" נעשה" דער ערשטער פסוק, איז זעקס ווערטער. דער צווייטער פסוק איז אויך זעקס ווערטער "כל אשר דבר ה" נעשה ונשמע" דא איז אויסגעלאזט דאס ווארט "הדברים" און זיי האבן שוין געזאגט "נשמע". זאגט דער בעל הטורים אזוי. אינעם ערשטן פסוק איז דא ו" תיבות, צוזאמען איז דאס צזוועלף, דאס איז קעגן די י"ב שבטים. די צוועלף שבטים האבן געזאגט פאר יעקב אבינו "שמע ישראל ה" אלקינו ה" אחד" האט יעקב זיי גענטפערט "ברוך שם כבוד מלכותו לעולם ועד" וואס ביידע פסוקים האבן מויך זעקס ווערטער. אזוי זאגט דער בעל הטורים.

קומט אוים אזוי. דער ערשטער פסוק פון כל הדברים אשר דבר ה' נעשה, דאס איז זעקס ווערטער,

דאס איז קעגן דעם פסוק שמע ישראל ה' אלקינו ה' אחד, וואס האט אויך זעקס ווערטער. דער צווייטער פסוק כל הדברים אשר דבר ה' נעשה ונשמע, דאס איז קעגן ברוך שם כבוד מלכותו לעולם ועד. אזוי קומט עס אויס.

דאס אז אידן האבן געזאגט "נעשה ונשמע" דאס שטייט דאך ערשט אין צווייטן פסוק. אין ערשטן פסוק האבן זיי געזאגט נאר נעשה. איז ווען אידן האבן געזאגט נעשה ונשמע, מיד אמר הקב"ה האט דער אויבערשטער געזאגט ויקחו לי תרומה, זאגט רש"י גלייך "לי לשמי" אז דאס איז מכוון קעגן ברוך שם כבוד מלכותו לעולם ועד. זאגט דער מדרש "זה שאמר הכתוב שמע ישראל ה' אלקינו ה' אחד" וואס דאס איז דער ערשטער פסוק וואס זיי האבן געזאגט "כל הדברים אשר דבר ה' נעשה" דאס איז קעגן שמע ישראל ה' אלקינו ה' אחד. דער צווייטער פסוק וואס אידן האבן געזאגט נעשה ונשמע, דארט האבן זיי נישט געזאגט הדברים, און עס האט אויך זעקס ווערטער, האט דער אויבערשטער געזאגט ויקחו לי תרומה, דאס איז לי לשמי קעגן ברוך שם כבוד מלכותו לעולם ועד. דאס האב איד געקלערט אזוי דעם שבת.

# ווען מען געט פאר השי"ת נעמט מען

אבער ווידער קען זיין. די גמרא אין מסכת קידושין הייבט זיך אן "האשה נקנית בשלשה דרכים" אויף דריי אופנים ווערט א אשה נקנית, בכסף בשטר ובביאה. הייבט אן די גמרא "בכסף מנלן" פון וואו ווייסן מיר אז א אשה ווערט נקנה בכסף? זאגט די גמרא מען לערנט ארוים "קיחה קיחה משדה עפרון". מען לערנט

קומט אוים אזוי "כי יקח איש אשה ובעלה" וואס פון דארט לערנט מען ארוים קידושי ביאה, דאם שטייט ארוים אין פסוק. קידושי כסף שטייט נישט אין פסוק. קידושי כסף לערנט מען ארוים פון א גזירה שוה. קידושי ביאה איז תורה שבכתב. קידושי כסף דאס לערנט מען ארוים פון א גזירה שוה וואם איז פון די י"ג לערנט מען ארוים פון א גזירה שוה וואם איז פון די י"ג מדות שהתורה גדרשת בהם, דאם איז תורה שבעל פה.

דער אלשיך הק' איז באקאנט, ער פרעגט, פארוואס עפעס שטייט "ויקחו לי תרומה" עס וואלט געדארפט שטיין "ויתנו לי תרומה" מען זאל געבן. פארוואס שטייט ויקחו. זאגט דער אלשיך, ווייל די גמרא זאגט ביי קידושין, דארף דער מאן געבן די קידושין. ווען א אשה געט די קידושין פארן מאן, איז זי נישט מקודשת. עס דארף זיין "כי יקח איש אשה" דער מאן דארף געבן. זאגט די גמרא, ביי אן אדם חשוב, אויב מאן דארף געבן. זאגט די גמרא, ביי אן אדם חשוב, אויב איז ער אן אדם חשוב און זי האט געגעבן פארן מאן איז זי יא מקודשת, פארוואס? ווייל אז מען געט פאר אן אדם חשוב, איז דער נותן האט א געוואלדיגע הנאה פון דעם מקבל, און מיט די הנאה ווערט זי מקודש.

וועגן דעם שטייט ויקחו לי תרומה, באמת האט מען געגעבן, ויקחו איז אבער טיישט נעמען, ווייל אז מען געט פאר השי"ת, מען געט פארן אויבערשטן, מי לנו גדול אן אדם חשוב, איז אזוי ווי מען האט גענומען.

דער זיידע ז"ל זאגט, דער אויבערשטער האט מקדש געווען כלל ישראל, טראכט ער אריין, מיט וואס האט ער מקדש געווען. ער וויל זאגן מיט ביזת הים, צו מיטן רכוש מצרים וואס דאס איז א קידושי כסף. לויט דעם קען זיין אז ווען אידן האבן "געגעבן" צום משכן, איז דאס געווען אזא מין הנאה ביי כלל ישראל, מ'האט די זכי צו געבן, אז כאילו מ'וואלט ווען "גענומען". איז באותו שעה איז כלל ישראל מקודש געווארן. ווען זיי האבן געגעבן געלט צום משכן, דעמאלט זענען זיי נתקדש געווארן, כנסת ישראל כלה קרואה בנעימה, איז נסת ישראל מקודש געווארן צו הקב"ה כביכול.

דער של"ה זאגט, נעשה ונשמע, וואס איז נעשה און וואס איז נשמע. זאגט דער של"ה, נעשה דאס איז תורה שבכתב, נשמע, מ'הערט, וואס הערט מען?

מיוועל מיר הערן תורה שבעל פה. ווען אידן האבן געזאגט נעשה ונשמע האבן זיי דאך מקבל געווען סיי תורה שבכתב און סיי תורה שבעל פה. תורה שבעל פה איז קידושי כסף, האבן זיי מקבל געווען דאס ענין פון קידושי כסף. האבן זיי דאך מקבל געווען דאס ענין פון קידושי כסף, מיד אמר הקב"ה ויקחו לי תרומה, אז מען זאל געבן, און ער האט געזאגט דעם לשון ויקחו, פארוואס? ווייל אז מען וועט געבן וועט מען דאך נעמען, ממילא אז מען וועט נעמען איז כלל ישראל נתקדש געווארן צו השי"ת. פאר דעם האט דער אויבערשטער נישט געוואלט זאגן ויקחו לי תרומה, ווייל עס איז דאך נאכנישט דא קיין תורה שבעל פה, מ'האט זיך נאכנישט מקבל געווען תורה שבעל פה, אבער ווען כלל ישראל האט מקבל געווען הן תורה שבכתב און הן תורה שבעל פה, איז דאך דא אזא זאך ווי קידושי כסף, האט דער אויבערשטער געזאגט ויקחו לי תרומה, מ'זאל מיר געבן און מיט דעם וועל איך נעמען, איז ממילא ועשו לי מקדש ושכנתי בתוכם, און כביכול קודשא בריך הוא האט חתונה געהאט מיט כלל ישראל מיט חופה וקידושין.

ויקחו, ווען מען געט פארן אויבערשטן נעמט מען. און דאס שטייט אין חסידישע ספרים, עס שטייט מיונתנו איש כופר נפשו" אין פרשת כי תשא. דאס ווארט "ונתנו" ליינט זיך אהין און צוריק. אויף צוריק איז עס אויך ונתנו. ווייל ווען מען געט פארן אויבערשטן איז עס א צוויי-פאכיגע נתינה, ונתנו, עס איז א צוויי-פאכיגע תרומה, עס גייט אויף צוריק אויך, מען נעמט דערמיט. ווען מען געט פארן אויבערשטן נעמט מען א פולע האנט, מען נעמט סאך מער ווי מען געט. דאס וואס דער אויבערשטער געט, געט ער מיט א ברייטע האנט, מיט א אויבערשטער געט, געט ער מיט א ברייטע האנט, מיט א יד רחבה, סאך מער ווי א בשר ודם קען געבן.

# צדקת רבי מאיר בעל הנס

מיר זענען זיך צוזאמגעקומען איצט מוצאי שבת מיר זענען זיך צוזאמגעקומען פאר "צדקת רבי מאיר בעל הנס כולל עצי חיים" אין בני

ברק. איך בין נישט געווען דא די גאנצע צייט, עס זענען ברק. איך בין נישט געווען דא, כ׳האב נישט געהערט וואס יעדער האט גערעדט, אבער איך שטעל מיך פאר וואס מ׳האט ארויסגעברענגט דא.

דער טאטע ז"ל האט מחדש געווען דעם כולל עצי חיים בחיים חיותו. ער האט דאס געפילט פאר א הייליגע זאך, ווייל ער האט געוואוסט און געדענקט פון דערהיים ווי דער זיידע (מרן העצי חיים) ז"ל האט זיך געפלאגט מיט דעם ביז ער האט דאס אויפגעשטעלט. דאס איז נישט געגאנגען אזוי פשוט. דער זיידע ז"ל דער קדושת יום טוב האט אים אנגעזאגט פארן הסתלקות, ער האט געפילט פאר אזוי וויכטיג, אז דאס איז געווען איינס פון די זאכן וואס ער האט אנגעזאגט, אז מען זאל מאכן א כולל אין ארץ ישראל פאר אנשי שלומינו.

דער זיידע (העצי חיים) ז"ל איז אלט געווען פיר און צוואנציג יאר ווען ער האט איבערגענומען דאס רבנות אין תרס"ד. ער האט אנגעהויבן צו טון פעולות, און סיאיז נישט געגאנגען אזוי גרינג. מיהאט נישט געקענט אזוי לייכט מאכן א כולל. עס איז נישט אזוי ווי היינט, יעדער באשליסט מען מאכט א כולל. ס'איז געווען א טענת חזקה, און עס איז געווארן זייער פארפלאנטערט. ער איז געווען א אינגערמאן ווען ער האט אנגעהויבן דאס אויפצושטעלן. ס־איז געווען א דין תורה ביים ערוגת הבושם, א לאנגע היסטאריע וואס דאס האט זיך אפגעשפילט א פאר יאר. ס'האט אים פארשאפט אסאך עגמת נפש, אבער ער האט דאס גענומען ערענסט, ווייל זיין פאטער, דער זיידע ז"ל דער קדושת יום טוב האט אים אנגעזאגט אז ער זאל זען דאס צו מאכן. האט ער זיך אריינגעווארפן אין דעם, און ס'איז אים געגאנגען אין לעבן, און ער האט דאס באוויזן, ער האט דאס אויפגעשטעלט.

ער האט געשיקט געלט קיין ארץ ישראל. איך האב א פאר אינטרעסאנטע בריוון פון יעדע דריי חדשים וואס ער האט געשיקט געלט קיין ארץ ישראל, אזוי יעדע דריי חדשים, יעדע פערטל יאר האט ער געשיקט דאס געלט, מיט א רשימה, עס איז געווען ביי אים אן עסק, אן עבודת הקודש.

# 'איין" רבי מאיר בעל הנס פושקע

אין דער אלטער היים איז נישט געווען קיין שום פושקע, נאר די רבי מאיר בעל הנס פושקע. די פושקע איז געווען אין ביהמ"ד און די פושקע איז געווען אינדערהיים. איין פושקע איז געווען. ס'האט נישט עקזעסטירט קיין צווייטע פושקע, נאר די רבי מאיר בעל הנס פושקע. דאס האט מען אנגערופן א "שקל הקודש" מ'האט דאס געהאלטן פאר הייליג, און דאס האט מען געשיקט קיין ארה"ק. אידן וואס וואוינען אין ארץ ישראל, זענען געזעסן על התורה ועל העבודה, און אידן אין חו"ל האבן דאס געהאלטן פאר א זכי אז מען קען האבן א קשר צו ארץ ישראל. די תפלות וואס ווערן נתקבל גייט דאך דורך ארץ ישראל. אזוי איז דאס געווען ביי אלע צדיקים אן עסק צו שיקן געלט קיין ארץ ישראל, אויסצוהאלטן די ארץ ישראל אידן.

דער טאטע ז"ל האט געמאכט דעם כולל עצי חיים, ווי איך האבן פריער דערמאנט, ער האט דאס אופגעפרישט, און עס איז אים געווען זייער נאנט צום הארץ. ער האט גענומען - איך זעה ר' אורי שווארץ איז דא וויל איך אים דערמאנען לשבח, ער איז געווען דער שליח, וואס דער טאטע האט אים געזאגט, איך נעם דיך פאר א שותף, און אזוי האט ער דאס געפירט, עס איז נאך געווען קלענער דעמאלט.

אבער זייט דעמאלט איז דאס שטארק צעוואקסן, ווייל ב"ה דער שיכון געט ארויס גוטע פירות פון די ישיבה, ממילא אז ס־איז דא בחורים איז דא כולל אינגעלייט, ס־איז שטארק צוגעוואקסן אין די לעצטע יארן, און עס איז אויסגעוואקסן א שיינער כולל לשם ולתפארת.

אין דעם כולל לערנען אונזערע ברודערם, אנשי שלומינו. אמת ס־איז דא כוללים אין ארץ ישראל, און עס איז דא גרויסע כוללים מיט גרויס פאפראגאנדעם, דרייען איבער א שטאט. איך גיי נישט קאנקערירן מיט זיי, איך קען נאר רעדן צו אנשי שלומינו, צו זאגן "דאס איז אונזער כולל" אונזער כולל וואו עס לערנען אנשי

שלומינו, אידן וואס גייען אין די שיטה פון ויואל משה, אידן וואס גייען נישט צו קיין בחירות, אידן וואס רעדן אידיש און נישט קיין העברעאיש, און שיקן נישט די קינדער אין קיין בית יעקב שולע וואו מען לערנט העברעאיש, זיי שיקן אין אונזערע מוסדות.

אנשי שלומינו דארפן וויסן, יא, יעדער וויל שיקן געלט קיין ארץ ישראל, יעדער וויל האבן א קשר מיט געלט קיין ארץ ישראל, אונז וויל מיר האבן א קשר מיט אונזערס גלייכן, מיט אחב"י אונזערע ברודער וואס רעדן אזוי ווי אונז רעד מיר, טראכטן אזוי ווי אונז רעד מיר, טראכטן אזוי ווי אונז רעד מיר, שחקפה, זענען מחנך די קינדער השקפה אזוי ווי אונז זעמיר מחנך די קינדער. זיי זענען נאנט צו אוני און אונז זעמיר נאנט צו זיי.

וועגן דעם וויל איך בעטן דא, די פושקע איז א גרויסע הכנסה במשך פון יאר, דאס איז פרוטה פרוטה מצטרפת וואס קומט זיך צוזאם איבערן יאר, מען ברענגט עס צום דינער צו מען געט עס איבער ביי אן אנדערע געלעגענהייט, און מען שיקט דאס קיין ארץ ישראל, זאלן די פושקעס (פון כולל עצי חיים) זיין די שקל הקודש וואס אונז שיק מיר פאר אחב"י.

# ראשון למקראי קודש מייסד צו זיין "קרנות"

מ'האט געעפענט דארט פארשידענע קרנות וואס יעדער קען זיך נעמען. איך האב אויך אריינגעברענגט דא אויף צו עפענען א קרן, און איך האפן אנדערע אידן וועלן אויף צו עפענען א קרן, און איך האפן אנדערע אידן וועלן אויך אזוי טון, און ווער עס איז א בעל יכולת וועט מייסד זיין א קרן אין דעם כולל. אזוי האפן מיר אויפצובויען די הכנסות פון אונזער היימישן ציבור פאר אונזער היימישן ציבור.

מיין ברודער הר"ר שלום אליעזר זאל זיין געזונט דער רב פון פופצניטע עוו. ביהמ"ד, מיהאט אים ממנה געווען אלס נשיא פון דעם כולל, ווייל ער איז געווען דער גבאי צדקה בחיים חיותו פון טאטן ז"ל, דעמאלט פלעגט ער אויסשטעלן די טשעקס, און ער האט דאס

געשיקט, ממילא האט ער שוין א חזקה נאך פון פריער. ער האט דאס גענומען אויף זיך, און ער האלט דאס הייליג. וויל איך אים דא מחזק זיין אז ער זאל ווייטער אזוי אנגיין מיט דעם.

דער אויבערשטער זאל העלפן, ווי איך האב געזאגט פריער, עס איז נישט ויקחו, עס איז ויתנו, ווען מען געט פאר רבי מאיר בעל הנס, סאך מער ווי מען געט מען אידן אין אלע דורות האבן דאס געהאלטן נעמט מען. אידן אין אלע דורות האבן דאס געהאלטן פאר א הייליגע זאך אין פריידן און אין ליידן - ווי מען זאגט. ביי יעדע שמחה, צו וועמען האט געדארפט א ישועה, מהאט געהאט א בקשה, האט מען אריינגעלייגט געלט אין די פושקע פון ורבי מאיר בעל הנס, מיהאט געזאגט אלקא דמאיר עננו, און מען האט געזען ישועות, אפענע ישועות.

וויל איך דא בעטן דעם גאנצן ציבור, מ'זאל זען עס מחזק צו זיין, מחזק זיין דעם כולל, כולל עצי חיים לצדקת רבי מאיר בעל הנס.

דער אויבערשטער זאל העלפן אלקא דמאיר עננו, דער אויבערשטער זאל העלפן, די אלע נותנים און מסייעים, די אלע וואס געבן זאלן געבענטשט ווערן, און אוודאי וועלן זיי געהאלפן ווערן מיט אלעם גוטן, ימלא ה' כל משאלות לבבינו לטובה, מיט שפע ברכה והצלחה, מיט נחת און געזונט. אלעס יעדע בקשה וואס א איד האט, זאל דער אויבערשטער האלפן מ'זאל געהאלפן ווערן מיט אלעם גוטן.

עס איז איצט חודש אדר "משנכנס אדר מרבין בשמחה" זאל דער אויבערשטער העלפן, ס'זאל נתרבה ווערן שמחות בבתי בני ישראל, אין אידישע הייזער זאל זיין "החודש אשר נהפך מיגון לשמחה" דער גאנצער חודש זאל זיין א פרייליכער און שמחה דיגער חודש. דער אויבערשטער זאל העלפן יעדער זאל זיין ישועות וואס אידישע קינדער, ס'איז א חודש וואס איז מסוגל פאר ישועות, ביז דער אויבערשטער וועט העלפן מ'וועל מיר זוכה זיין צו די גרויסע ישועה, ביז דער אויבערשטער וועט העלפן אויבערשטער וועט העלפן מ'וועל מיר זוכה זיין צו די גרויסע ישועה, ביז דער אויבערשטער וועט העלפן אויבערשטער וועט העלפן מ'וועל מיר זוכה זיין קעגן צו גיין דעם גואל צדק, בב"א.

ACCUPATION OF THE PROPERTY OF



נוסד בשנת תרס"ט ע"י מרן רביה"ק בעל עצי חיים זי"ע - ונתחדש אורה ע"י מרן רביה"ק בעל ברך משה זי"ע בהדרכת ובהמשכת כ"ק מרן רבינו הגה"ק שליט"א

קרית יואל - בני ברק יצ"ו

# לישרים נאוה תהילה

בצל הרושם הכביר והצלחה הנפלאה של הדינער הראשונה שהתקיימה במוצ"ש העבר לטובת כוללינו הק' צדקת רבי מאיר בעל הנס במעמד קהל רב ועל צבאם כ"ק מרן רבינו הגה"ק שליט"א בעואב"י וויליאמסבורג יע"א

חובה געימה עלינו, להביע רגשי תודה וברכה המפעמת בלבינו, קדם ידידינו היקרים, תהילתם בפי ישרים, הן המה אשר ניצחו על מלאכת הקודש של עריכת כל הדינער ואודות התמסרותם העצומה הי' הכל עצהיו"ט

בראש וברא שונה יתברכו גדולי העסקנים אשר מעת שנתמנו ע"י מרן רבינו שליט"א בתור גבאי קודש לטובת כוללינו הק' יומם ולילה לא ישבותו להשקיע מיטב כשרונותיהם ופעולותיהם הברוכים להרמת קרן הכולל ואכן יגיעתם המרובה עשתה פרי לשם ולתפארת

הלא הפה הני שלשה פטיבי לכת פנהלי האפיס של כוללינו ק' בקרית יואל מהאה"ר יואל אליעזר בלוישטיין הי"ו

מוה"ר נפתלי הירצקא שווארץ הי"ו, ומוה"ר אפרים שטערן הי"ו

אתם עמם יתברכו הני עסקנים נמרצים מעיר וויליא מסבורג יע"א א שר הירבו עשות ללא ליאות למען הצלחת הדינער

מוה"ר ישכר ירמי' עקשטיין הי"ו

מוה"ר משה דוד טעלער הי"ו

מה"ר ישראל שמשון גאלדנבערג הי"ו, ומוה"ר שלום שכנא לעוו הי"ו

הנה כי כן יבורכו הני עסקניםר פי פעלה אשר קיבלו והתרימו את הנדיבים בסבר פנים ועוד ידם נטויה ב עזהשי"ת לעסוק בהקפם הקרנות לטובת כוללינו הק'

הרה"ח ר' מיכל גרינפעלד הי"ו הרה"ח ר' משה שווארץ הי"ו והרה"ח ר' משה גדלי' פאלאטשעק הי"ו

ובכן ישתבח ויתברך ידידינו העסקן היקר והנעלה

מוה"ר אפרים יהושע סאנדער הי"ו

אשר נטל על שכפו לקבץ על הגבאו"ת לאסוף את ה"רפבעה"נ פושקע'ס" של כוללינו הק'

## אחרון אחרון חביב

יתברך ידידינו העסקן הנערץ והחשוב אשר כבר זה רבות בשנים עומד לימין כוללינו הק" מוה"ר יואל קויפמאן הי"ו, משמש דקיט"ל וויליאמסבורג יע"א

זכות התורה וזכותו של רבי מאיר בעל הנס יגן בעדכם להתברך בכל משאלות לבכם לטובה ובשכר פעולותיכם הכבירים והברוכים תזכו לשמחת פורים ולשמחת תמיד, וכט"ס.

החותם לאצן שאכם באהבה ובהערכה

יאקב הלוי יוצאל - לאם הנהלת הכלל בארה"ם



• כולל אברכים מצויינים

כולל להוראה

כולל הלכות שבת

כולל הלכות יו"ט

חברה משניות

התאחדות האברכים

ארגון שיעורי תורה

חבורת יסודי התורה

איחוד החבורות

מערכת קול התאחדותינו

• מפעלי צדקה חסד

מפעל החסד "ידי משה"

קמחא דפסחא "ידי חַסד"

ועד עריכת שמחות לאנ"ש

ארגון "חסדי משה"

למען אחי ורעי

קופת גמ"ח

קרן עזר נישואין



